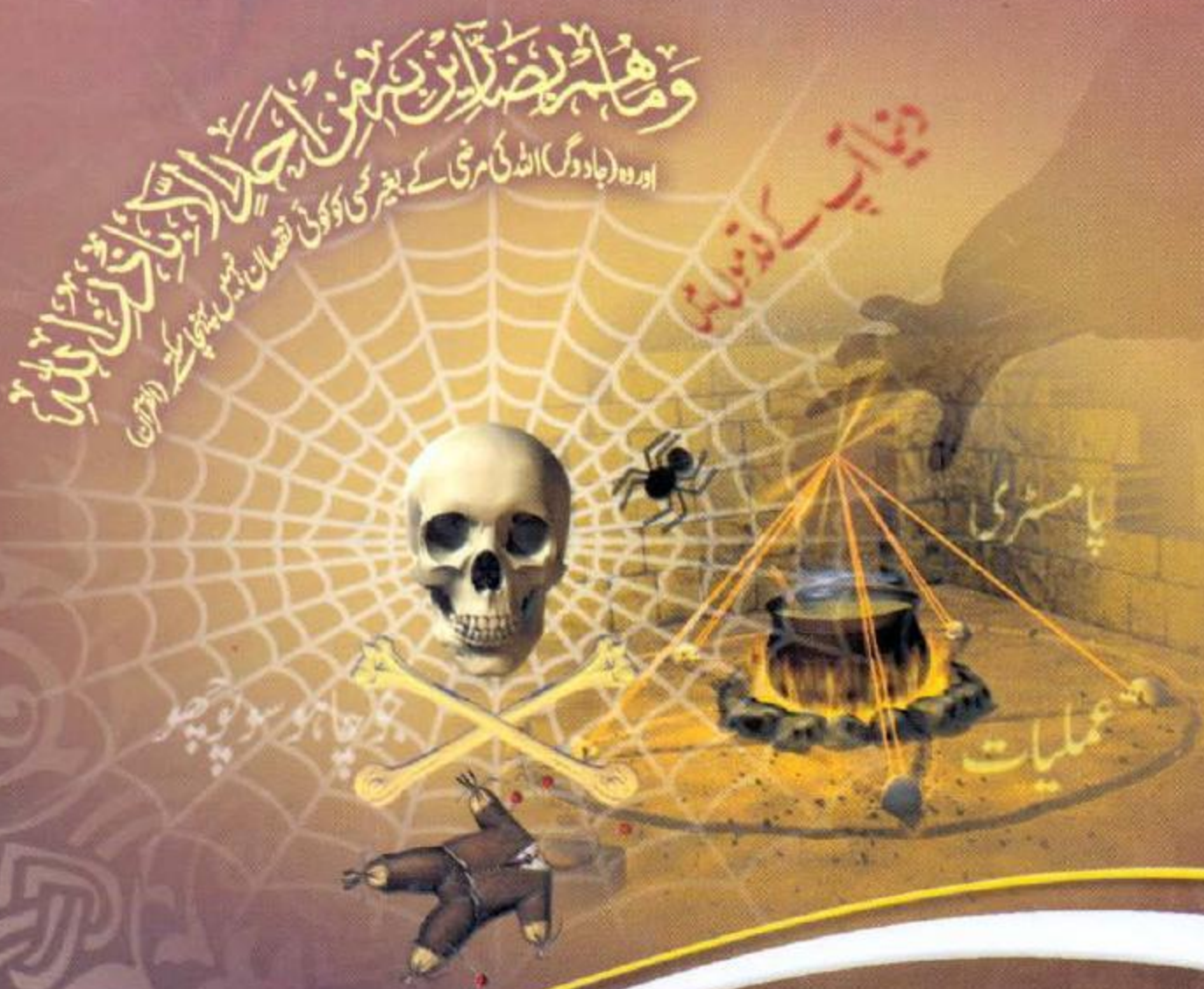


جادو جنات آئیب اور نظر بد کی حقیقت  
ان سے بچاؤ کی حفاظتی تدابیر اور طریقہ علاج

# جادو جنات سے بچاؤ کی کتاب



تألیف و تحریج:

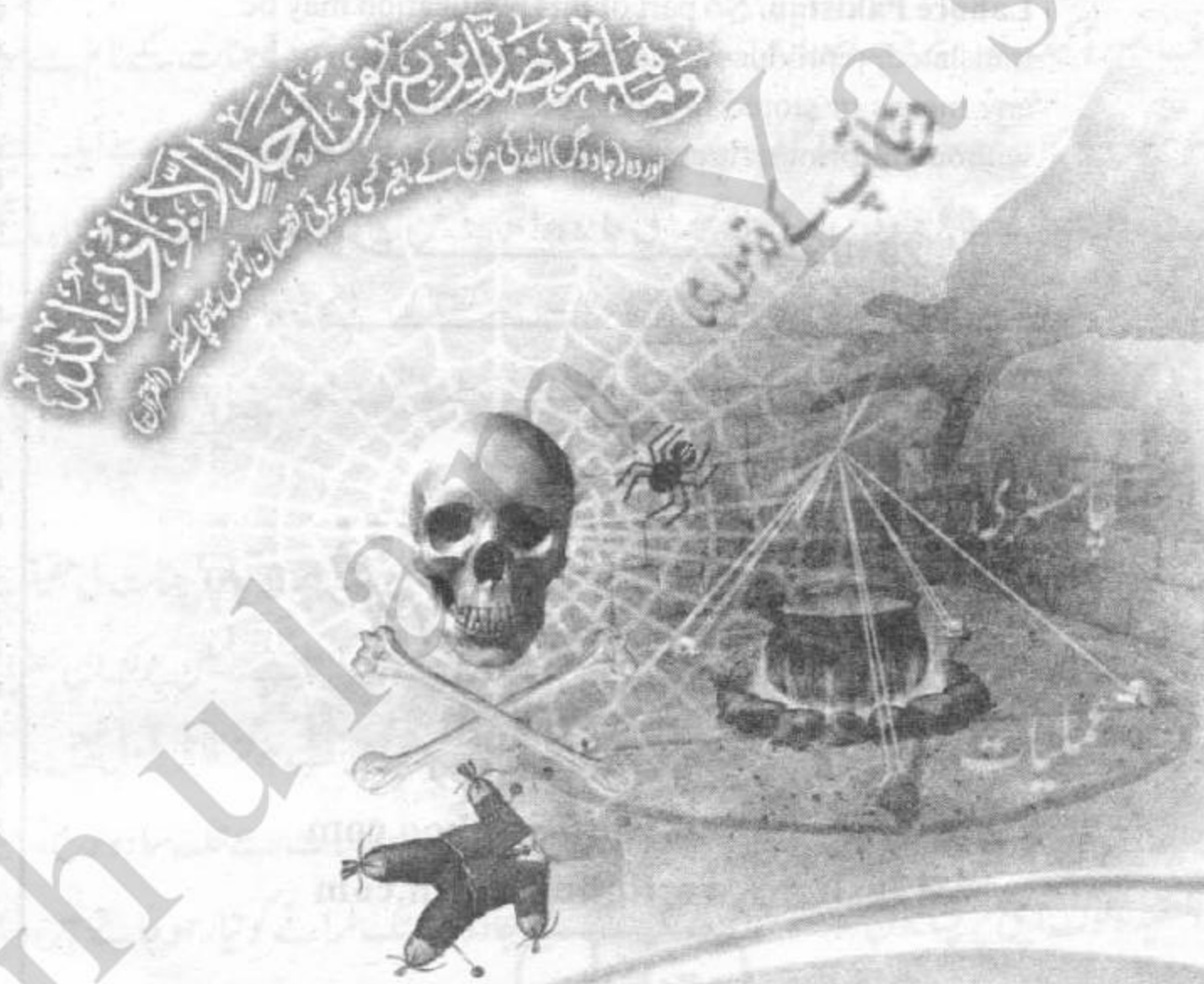
حافظ عمران ایوب لاہوری

از تحقیق و افادات:

علاءۃ ناصر الدین المبائی

جادو، جنائی، آسیب اور نظر بد کی حقیقت،  
ان سے بچاؤ کی حفاظتی تدابیر اور طریقہ علاج

# جادو، جنائی سے بچاؤ کی کتاب



تألیف و تحریج:

حافظ عمران ایوب لاہوری

از تحقیق و افادات:

علامہ ناصر الدین البانی

جملہ حقوق بحق فقہ الحدیث پبلیکیشنز محفوظ ہیں



## COPY RIGHT

( All rights reserved )

Exclusive rights by **Fiqh-ul-Hadith Publications Lahore Pakistan**. No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means or stored in a data base retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

تاریخ اشاعت \_\_\_\_\_ 2010  
مطبوعہ \_\_\_\_\_ چاچا حمید پرنٹرز لاہور

ناشر

فقہ الحدیث پبلیکیشنز

لاہور - پاکستان

Phone: 0300-4206199

E-mail: fiqhulhadith@yahoo.com

Website: www.fiqhulhadith.com

ملنے کا پتہ

نعمانی کتب خانہ

حق سٹوڈیٹ اردو بازار لاہور

Phone: 042-7321865

E-mail: nomania2000@hotmail.com

# بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## پیش لفظ

جادو اور آسیب زدگی ایک حقیقت ہے جس کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔ کتاب و سنت میں متعدد مقامات پر جادو، جنات کا ذکر موجود ہے جیسا کہ حضرت سلیمان علیہ السلام اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کے قصے میں جادو کا ذکر ہے جبکہ سورہ انعام، سورہ اعراف، سورہ کہف اور دیگر متعدد سورتوں کے علاوہ ایک مکمل سورت (سورہ جن) جنات کے نام سے موسوم اور ان کے تذکرے پر مشتمل ہے۔ فرمانِ نبوی کے مطابق جادو سات ہلاک کرنے والی اشیا میں سے ایک ہے اور صحیح بخاری کی روایت کے مطابق خود نبی کریم ﷺ پر بھی جادو ہوا تھا۔ بعض احادیث میں جنات نے پناہ مانگنے کا ذکر ہے اور صحیح مسلم کی ایک روایت میں تو نبی کریم ﷺ کا جنات سے گفتگو کرنے کا ذکر موجود ہے۔ کتاب و سنت کے انہی دلائل کو پیش نظر کھتے ہوئے ائمہ عظام اور سلف صالحین نے نہ صرف جادو جنات کی حقیقت کو تسلیم کیا ہے بلکہ ان کے منکرین کے اعتراضات کا شافی جواب بھی دیا ہے۔

واضح دلائل اور اہل علم کی تصریحات کے باوجود ہمیشہ ایک طبقہ ایسا بھی رہا ہے جو جادو جنات کی حقیقت کا منکر ہے اور جادوی اثرات کو تو ہم پرستی اور جنات کو بدی کی طاقتلوں وغیرہ سے تعمیر کرتا ہے۔ لیکن چونکہ ان حضرات کی رائے شرعی نصوص، امت کے اجماع اور دین کے مسلمہ امور کے خلاف ہے اس لیے ہرگز قابل قبول نہیں۔

بہر حال دور حاضر میں جہاں ایک طرف بے روزگاری اور معاشی و گھریلو حالات سے تنگ سادہ لوح، معصوم اور ضعیف العقیدہ لوگ اپنی پریشانیوں اور مسائل کے حل کے لیے جادو ٹونہ تک کرانے کو تیار ہو جاتے ہیں وہاں دوسری طرف نام نہاد عاملوں، پروفیسروں، نجومیوں، جادوگروں، قیافہ شناسوں، روحانی ڈاکٹروں اور جعلی پیروں نے بھی ہزاروں کی تعداد میں اڈے بنار کھے ہیں۔ ایک محدود اندازے کے مطابق صرف لاہور میں پانچ ہزار سے زیادہ عاملوں کے ڈیرے ہیں۔ جو قد آدم اشتہارات کے ذریعے لوگوں کو اپنی طرف مائل کرتے ہیں اور تعویذوں کا اثر، محبت میں ناکامی، بے اولادی، شوہر کو راست پر لانا، بچوں کی شادی، ترقی یافتہ ملک کی شہریت کا حصول، انعامی چانس، امتحان میں کامیابی اور اولاد کی نافرمانی جیسے ہر مسئلے کے حل کا دعویٰ کرتے ہیں۔

یہ لوگ نہ صرف مصائب کا شکار عوام کی مجبوریوں سے فائدہ اٹھاتے ہیں بلکہ ان کے خون پینے کی کمائی بھی لوٹتے ہیں۔ اصلی زعفران سے تعویذ لکھنے کے لیے بھاری رقم وصول کرتے ہیں۔ بعض اوقات تو زہر سے لکھا ہوا تعویذ پانی میں گھول کر پینے کو کہتے ہیں جس کے نتیجے میں پینے والا مختلف بیماریوں کا شکار ہو جاتا ہے اور کبھی تو زہر کے اثر سے پاگل بھی ہو جاتا ہے۔ عورتوں کی ایک بڑی تعداد گھر بیویوں (شوہر کی ناچاقی یا ساس سر کا مسئلہ یا نندوں کے طعنوں وغیرہ) سے تنگ آ کر ان کے پاس جاتی ہے پھر ان میں سے اکثر اپنے زیورات کے ساتھ ساتھ عزت بھی گناہ بھتی ہیں۔ جھوٹے اور جاہل عامل بعض اوقات جن اتارنے کے لیے خواتین کو گرم سلاخیں لگاتے ہیں اور ڈنڈے بھی مارتے ہیں جس کے نتیجے میں شفا یاب ہونے کی بجائے مریض خود ہی ہلاک ہو جاتا ہے۔

یہ اور اس جیسی دیگر تکلیفوں میں لوگ اس وجہ سے مبتلا ہوتے ہیں کیونکہ وہ کتاب و سنت کی روشن تعلیمات سے جاہل ہیں۔ انہیں یہ علم ہی نہیں کہ جادو اور آسیب سے بچاؤ کا صحیح طریقہ کیا ہے اور اگر کسی پرجادوئی یا جناتی حملہ ہو تو اس کا کیسے علاج کرنا چاہیے اور کیسے معانج سے رجوع کرنا چاہیے؟ عصر حاضر کی اسی اہم ضرورت کے پیش نظر اس کتاب "جادو، جنات سے بچاؤ کی کتاب" کو ترتیب دیا گیا ہے۔

اس میں جہاں جادو، جنات اور نظر بد کی حقیقت کو کتاب و سنت کے دلائل اور ائمہ سلف کی آراء کی روشنی میں ثابت کیا گیا ہے وہاں جادو اور آسیب زدگی کے منکرین کے اعتراضات کا بھی جواب دیا گیا ہے۔ پھر جادو، جنات اور نظر بد سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی تدبیر کے ساتھ ساتھ ان چیزوں کا شرعی علاج بھی تجویز کیا گیا ہے۔ یقیناً ان تدبیر اور شرعی طریقہ علاج کو سمجھ کر ہر مسلمان جعلی عاملوں اور جھوٹے پیروں کا رخ کرنے کی بجائے خود بھی جادو، آسیب اور نظر زدہ کا علاج کر سکتا ہے اور تھوڑی سی محنت سے ایک ماہ روحاںی معانج بھی بن سکتا ہے۔

دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کوشش کو قبول فرمائے اور اسے لوگوں کی اصلاح و فلاح کا ذریعہ بنائے۔ (آمین)

"وما توفيقى إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب"

كتب

## حافظ عمران ایوب لاہوری

بتاریخ: جولائی 2010ء، بمطابق: شعبان 1431ھ

ایمیل: hfzimran\_ayub@yahoo.com

ویب سائٹ: www.fiqhulhadith.com

# فہرست

**صفحہ نمبر**

## عنوانات

### جادو کی حقیقت اور اس کا علاج

**پارٹ 1**

#### بہلی فصل: جادو کا مفہوم

|    |       |                                             |
|----|-------|---------------------------------------------|
| 15 | ..... | ★ جادو کا انگوئی مفہوم.....                 |
| 16 | ..... | ★ جادو کا اصطلاحی مفہوم.....                |
| 17 | ..... | ★ جادو کی اقسام.....                        |
| 18 | ..... | ★ جادو کرنے کا طریقہ.....                   |
| 19 | ..... | ★ جادو کی چند دیگر اقسام.....               |
| 19 | ..... | ★ علم نجوم.....                             |
| 20 | ..... | ★ کائنات و قیافہ شناسی.....                 |
| 20 | ..... | ○ جنات آسمان سے کیسے خبریں چراتے ہیں؟.....  |
| 21 | ..... | ○ کا ہن و قیافہ شناس کے پاس آنے کا حکم..... |
| 21 | ..... | ○ کا ہن کی کمائی کا حکم.....                |
| 21 | ..... | ★ گرہوں میں پھونکنا.....                    |
| 21 | ..... | ★ سحر بیانی.....                            |
| 22 | ..... | ★ چغل خوری.....                             |
| 22 | ..... | ★ جادو، کرامت اور معجزہ میں فرق.....        |

#### دوسرا فصل: جادو کا وجود

|    |       |                                                             |
|----|-------|-------------------------------------------------------------|
| 23 | ..... | ★ آیاتِ قرآنیہ کی روشنی میں جادو کا اثبات.....              |
| 25 | ..... | ★ احادیث نبویہ کی روشنی میں جادو کا اثبات.....              |
| 26 | ..... | ★ اہل علم کے اقوال و فتاویٰ کی روشنی میں جادو کا اثبات..... |

جادو کے منکر اور ان کی تردید.....

## بُشريٰ فصل: کیا نبی ﷺ پر جادو ہوا تھا؟

|    |       |                                                 |
|----|-------|-------------------------------------------------|
| 30 | ..... | * حدیث صحیح بخاری.....                          |
| 31 | ..... | * اہل علم کی آراء.....                          |
| 31 | ..... | ○ امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ.....              |
| 32 | ..... | ○ امام بغوی رحمۃ اللہ علیہ.....                 |
| 32 | ..... | ○ امام شعبی رحمۃ اللہ علیہ.....                 |
| 32 | ..... | ○ امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ.....                |
| 32 | ..... | ○ امام ابن حیر طبری رحمۃ اللہ علیہ.....         |
| 32 | ..... | ○ حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ.....              |
| 33 | ..... | ○ امام خطابی رحمۃ اللہ علیہ.....                |
| 34 | ..... | ○ قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ.....                 |
| 34 | ..... | ○ شیخ ابن باز رحمۃ اللہ علیہ.....               |
| 34 | ..... | نبی ﷺ پر جادو کے منکرین اور ان کے اعتراضات..... |
| 34 | ..... | ○ معتزلہ.....                                   |
| 34 | ..... | ○ ابو بکر اصم رحمۃ اللہ علیہ.....               |
| 35 | ..... | ○ علامہ جمال الدین قاسمی رحمۃ اللہ علیہ.....    |
| 35 | ..... | ○ سید قطب رحمۃ اللہ علیہ.....                   |
| 35 | ..... | ○ شیخ محمد عبدہ رحمۃ اللہ علیہ.....             |
| 35 | ..... | ○ محمد امین شیخو.....                           |
| 36 | ..... | ○ ڈاکٹر قمر زمان.....                           |
| 36 | ..... | * اعتراضات کے جوابات.....                       |
| 36 | ..... | ① اعتراض (بمعہ جواب).....                       |
| 38 | ..... | ② اعتراض (بمعہ جواب).....                       |
| 39 | ..... | ③ اعتراض (بمعہ جواب).....                       |
| 40 | ..... | ④ اعتراض (بمعہ جواب).....                       |
| 41 | ..... | ⑤ اعتراض (بمعہ جواب).....                       |

|    |       |                                       |
|----|-------|---------------------------------------|
| 41 | ..... | 6 اعتراف (بمعہ جواب) *                |
| 42 | ..... | نبی ﷺ پر جادو کے قصے میں دلائل نبوت * |
| 43 | ..... | خلاصہ کلام ..... *                    |

### بھنوئی فصل: جادو اور جادوگر کا حکم

|    |       |                                                                 |
|----|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 43 | ..... | جادو کرنا، کرانا اور سیکھنا حرام، بکیرہ گناہ اور کفریہ کام ہے * |
| 43 | ..... | ○ آیات ..... *                                                  |
| 44 | ..... | ○ احادیث ..... *                                                |
| 45 | ..... | ○ اہل علم کے اقوال ..... *                                      |
| 46 | ..... | جادو دو لحاظ سے شرک میں داخل ہے ..... *                         |
| 46 | ..... | جادوگر کی سزا ..... *                                           |
| 47 | ..... | اہل کتاب کے جادوگر کا حکم ..... *                               |
| 48 | ..... | جادوگر کی توبہ کا حکم ..... *                                   |

### بانیہوں فصل: جادو سے بچاؤ کی مشکلی احتیاطی تدابیر

|    |       |                                                                    |
|----|-------|--------------------------------------------------------------------|
| 49 | ..... | عقیدہ کی درستگی (کہ اللہ کی مرضی کے بغیر کوئی جادو نہیں کر سکتا) * |
| 49 | ..... | اللہ تعالیٰ کا تقویٰ اختیار کرنا ..... *                           |
| 50 | ..... | اللہ تعالیٰ ہی پر کامل توکل و بھروسہ رکھنا ..... *                 |
| 50 | ..... | جنت و شیاطین سے پناہ مانگتے رہنا ..... *                           |
| 50 | ..... | عجوہ کھجور کا استعمال ..... *                                      |
| 51 | ..... | روزِ مرہ صبح و شام کے اذکار اور دعائیں ..... *                     |

### بھنٹی فصل: جادو کا اعلان

|    |       |                                                     |
|----|-------|-----------------------------------------------------|
| 53 | ..... | جادو کا اعلان کرانا چاہیے ..... *                   |
| 55 | ..... | جادو کا اعلان جادو کے ذریعے کرانا جائز نہیں ..... * |
| 56 | ..... | معاون اہل علم اور تجربہ کار لوگوں میں سے ہو ..... * |
| 56 | ..... | معاون کے لیے ضروری ہدایات ..... *                   |
| 58 | ..... | مریض کے لیے ضروری ہدایات ..... *                    |

|    |       |                                                    |
|----|-------|----------------------------------------------------|
| 58 | ..... | ★ اگر کوئی ماہر اور متین معالج نہ ملے؟             |
| 59 | ..... | ★ جادو کی علامات.....                              |
| 60 | ..... | ★ جادو کے علاج کے مختلف طریقے.....                 |
| 60 | ..... | ★ ① جادو کی تلاش اور اس کا اتنا لاف.....           |
| 61 | ..... | ★ ② دم درود.....                                   |
| 61 | ..... | ○ سورۃ الفاتحہ.....                                |
| 62 | ..... | ○ سورۃ الفلق، سورۃ الناس.....                      |
| 63 | ..... | ○ جبرئیل علیہ السلام کا دم.....                    |
| 63 | ..... | ○ ہر بیماری سے شفاء کا دم.....                     |
| 63 | ..... | ○ مزید چند دم.....                                 |
| 66 | ..... | ○ ایک ضروری وضاحت.....                             |
| 68 | ..... | ○ دم سے متعلق بعض اہم امور.....                    |
| 68 | ..... | ○ دم کے ساتھ پھونک مارنا.....                      |
| 69 | ..... | ○ ③ دم والے پانی سے مریض کو غسل کرانا.....         |
| 70 | ..... | ○ ④ مریض کے جسم سے جن نکالنا.....                  |
| 70 | ..... | ○ ⑤ بعض خشی ادویہ کا استعمال.....                  |
| 70 | ..... | ○ عجودہ کھجور کا استعمال.....                      |
| 71 | ..... | ○ کلونجی کا استعمال.....                           |
| 71 | ..... | ○ شہد کا استعمال.....                              |
| 72 | ..... | ○ سینگی لگوانا.....                                |
| 73 | ..... | ★ جادو سے بچاؤ یا علاج کی غرض سے تعویذ لٹکانا..... |

## جنات و آسیب کی حقیقت اور ان کا علاج

**پارہ 2**

### رہنمی فصل: جنات کا مختصر تعارف

|    |       |                                                            |
|----|-------|------------------------------------------------------------|
| 76 | ..... | ★ لفظِ جن کا مفہوم.....                                    |
| 76 | ..... | ★ جن اور شیطان میں فرق.....                                |
| 77 | ..... | ★ جن بھی ایک مخلوق ہے جس کا وجود انسان سے بھی قدیم ہے..... |

|    |       |                                                                    |
|----|-------|--------------------------------------------------------------------|
| 78 | ..... | * جنات کی تحقیق کا مقصد .....                                      |
| 78 | ..... | * جنات کی تحقیق آگ سے کی گئی ہے .....                              |
| 79 | ..... | * جنات کی شکل و صورت .....                                         |
| 79 | ..... | * جنات کی اقسام .....                                              |
| 79 | ..... | * شیطانِ اکبر "ابلیس" بھی جن، ہی ہے .....                          |
| 80 | ..... | * ابلیس نے ہی آدم و حواء علیہم السلام کو جنت سے نکلوا یا تھا ..... |
| 81 | ..... | * ابلیس کی وجہ سے ہی دنیا میں شرک و بت پرستی کا آغاز ہوا .....     |
| 81 | ..... | * ابلیس کا اٹھکانہ پانی پر ہے .....                                |

### و دری فصل: جنات کا وجود

|    |       |                                                              |
|----|-------|--------------------------------------------------------------|
| 81 | ..... | * آیاتِ قرآنیہ کی روشنی میں جنات کا اثبات .....              |
| 82 | ..... | * احادیثِ نبویہ کی روشنی میں جنات کا اثبات .....             |
| 84 | ..... | * اہل علم کے اقوال و فتاویٰ کی روشنی میں جنات کا اثبات ..... |
| 86 | ..... | * جنات کے منکر اور ان کی تردید .....                         |

### بُری فصل: جنات کی دنیا اور چند احوال

|    |       |                                                             |
|----|-------|-------------------------------------------------------------|
| 89 | ..... | * ہر انسان کے ساتھ ایک جن مقرر ہے .....                     |
| 89 | ..... | * جنات سرعتِ رفتار اور بے پناہ قوت و طاقت کے مالک ہیں ..... |
| 90 | ..... | * جنات کو انسانی اجسام میں داخل ہونے کی طاقت حاصل ہے .....  |
| 91 | ..... | * جنات فضاوں کی بلندیوں میں پرواز کر سکتے ہیں .....         |
| 91 | ..... | * جنات اپنی شکل و صورت تبدیل کر سکتے ہیں .....              |
| 92 | ..... | * جنات نبی کریم ﷺ کی صورت اختیار نہیں کر سکتے .....         |
| 92 | ..... | * جنات علم غیب نہیں جانتے .....                             |
| 93 | ..... | * جنات موت کے وقت انسان کو خبطی بناتے ہیں .....             |
| 93 | ..... | * جنات کی خوراک .....                                       |
| 94 | ..... | * جنات کے پسندیدہ مقامات اور رہائش گاہیں .....              |
| 96 | ..... | * جنات کے پھیلنے کے اوقات .....                             |
| 96 | ..... | * جنات کی شادیاں ہوتی ہیں اور اولاد بھی .....               |
| 97 | ..... | * جنات کو جانور بھی دیکھ لیتے ہیں .....                     |

|     |         |                                                              |
|-----|---------|--------------------------------------------------------------|
| 97  | ..... * | اللہ کے کچھ نیک بندوں سے جنات ڈرتے ہیں .....                 |
| 97  | ..... * | قرآن کریم انسانوں کی طرح جنات کے لیے بھی مجزہ ہے .....       |
| 98  | ..... * | جنات میں انسانوں کی طرح مومن بھی ہوتے ہیں اور کافر بھی ..... |
| 98  | ..... * | نیک جن دوسرے جنوں کو دین کی تبلیغ بھی کرتے ہیں .....         |
| 98  | ..... * | انسانوں کی طرح جنوں کے پیغمبر بھی محمد ﷺ ہیں .....           |
| 99  | ..... * | جنات کو بھی موت آتی ہے .....                                 |
| 100 | ..... * | مومن جن جنت میں اور کافر جن جہنم میں جائیں گے .....          |

**بھونئی فصل: جنات کی آسیب زدگی اور اس کے اسباب**

|     |         |                                           |
|-----|---------|-------------------------------------------|
| 100 | ..... * | جنات کا انسانوں کو تکلیف پہنچانا .....    |
| 102 | ..... * | جنات کے تکلیف پہنچانے کے طریقے .....      |
| 102 | ..... * | چھٹے بغیر انسانوں کو ٹنگ کرنا .....       |
| 102 | ○ *     | ذراؤنے خواب دلانا .....                   |
| 103 | ○ *     | نومولود کو اذیت دینا .....                |
| 103 | ○ *     | استھاضہ کی بیماری میں مبتلا کر دینا ..... |
| 103 | ○ *     | طاعون میں مبتلا کرنا .....                |
| 103 | ○ *     | مختلف امراض میں مبتلا کرنا .....          |
| 103 | ○ *     | کچھ چراکر لے جانا .....                   |
| 104 | ..... * | چھٹ کر انسانوں کو ٹنگ کرنا .....          |
| 104 | ○ *     | قرآن کریم سے ثبوت .....                   |
| 105 | ○ *     | احادیث نبویہ سے ثبوت .....                |
| 107 | ..... * | اہل علم کے اقوال و مشاهدات سے ثبوت .....  |
| 111 | ..... * | آسیب زدگی کے چند اسباب .....              |
| 111 | ○ *     | ذاتی گناہوں کی شامت .....                 |
| 111 | ○ *     | عشق و حوس .....                           |
| 111 | ○ *     | انتقامی جذبہ .....                        |
| 112 | ○ *     | بلاوجہ شرارت .....                        |
| 112 | ○ *     | جادو .....                                |

|     |       |                          |
|-----|-------|--------------------------|
| 112 | ..... | ★ آسیب زدگی کے خاص حالات |
| 113 | ..... | ★ ایک ضروری وضاحت        |

### یادِ یعنی فصل: جنات سے بچاؤ کی پیشگوئی، احتیاطی تدابیر

|     |       |                                                                 |
|-----|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 113 | ..... | ★ ہمه وقت اللہ کے ذکر میں مشغول رہنے کی کوشش کرنا .....         |
| 114 | ..... | ★ جنات و شیاطین سے پناہ مانگتے رہنا.....                        |
| 116 | ..... | ★ سورہ بقرہ کی تلاوت کرتے رہنا.....                             |
| 116 | ..... | ★ سورہ بقرہ کی آخری دو آیات پڑھتے رہنا.....                     |
| 117 | ..... | ★ روزانہ سوتے وقت آیت الکری پڑھنا .....                         |
| 119 | ..... | ★ سورۃ الاخلاص، سورۃ الفلق اور سورۃ الناس کی تلاوت کرنا.....    |
| 120 | ..... | ★ گھر میں داخلے کے وقت اور کھانا کھاتے وقت بسم اللہ پڑھنا ..... |
| 120 | ..... | ★ گھر سے نکلتے وقت مسنون دعا پڑھنا.....                         |
| 121 | ..... | ★ بیت الخلاء میں داخل ہوتے وقت مسنون دعا پڑھنا .....            |
| 121 | ..... | ★ مسجد میں داخل ہوتے وقت مسنون دعا پڑھنا .....                  |
| 121 | ..... | ★ ہم بستری کے وقت مسنون دعا پڑھنا .....                         |
| 122 | ..... | ★ دن میں سو مرتبہ کلمہ توحید و تہلیل پڑھنا .....                |
| 122 | ..... | ★ چند مختلف مسنون و ظائف .....                                  |

### یادِ یعنی فصل: جنات اور آسیب زدگی کا علاج

|     |       |                                                |
|-----|-------|------------------------------------------------|
| 122 | ..... | ★ جنات اور آسیب زدگی کا علاج کرانا چاہیے ..... |
| 124 | ..... | ★ معانج کے لیے ضروری ہدایات .....              |
| 125 | ..... | ★ مریض کے لیے ضروری ہدایات .....               |
| 125 | ..... | ★ جن زدگی کی تشخیص .....                       |
| 125 | ..... | ○ بذریعہ اذان و مسنون وظائف .....              |
| 125 | ..... | ○ بذریعہ علامات .....                          |
| 126 | ..... | ★ ① حالت بیداری کی علامات .....                |
| 126 | ..... | ★ ② حالت نیند کی علامات .....                  |
| 127 | ..... | ★ علاج کے مختلف مراحل اور طریقہ کار .....      |
| 127 | ..... | ○ مختلف مراحل .....                            |

|     |                                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 127 | ○ مریض پر دم کی کچھ تفصیل.....*                                  |
| 128 | ○ جن حاضر ہونے کے بعد کیا کیا جائے؟*                             |
| 129 | ○ جن سے کفتگو اور وعظ و نصیحت.....*                              |
| 130 | ○ اگر جن کافر ہو.....*                                           |
| 130 | ○ ایک ضروری وضاحت.....*                                          |
| 131 | ○ جن نکلنے کے بعد.....*                                          |
| 131 | ○ گھریادفتر وغیرہ سے جن بھگانے کا طریقہ.....*                    |
| 132 | ○ جنات سے بچاؤ اور آسیب زدگی کے علاج کے چند غیر شرعی طریقہ.....* |
| 132 | ○ غیر شرعی طریقے اپنا نے کا نقصان.....*                          |

### باب 3 نظر بد کی حقیقت اور اس کا علاج

#### نہالی فصل: نظر بد کا مفہوم

|     |                               |
|-----|-------------------------------|
| 134 | ★ لغوی مفہوم.....*            |
| 134 | ★ اصطلاحی مفہوم.....*         |
| 134 | ★ حد اور نظر بد میں فرق.....* |

#### دریجی فصل: نظر بد کا وجود

|     |                                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 135 | ★ آیات قرآنیہ کی روشنی میں نظر بد کا اثبات.....*               |
| 136 | ★ احادیث نبویہ کی روشنی میں نظر بد کا اثبات.....*              |
| 138 | ★ اہل علم کے اقوال و فتاویٰ کی روشنی میں نظر بد کا اثبات.....* |
| 139 | ★ کسی نیک اور محبت کرنے والے کی نظر بد بھی لگ سکتی ہے.....*    |
| 140 | ★ جنات کی نظر بد بھی انسان کو لگ سکتی ہے.....*                 |
| 140 | ★ کسی کافر کی نظر بد بھی لگ سکتی ہے.....*                      |
| 140 | ★ کافر کو بھی نظر بد لگ سکتی ہے.....*                          |

#### بُری فصل: نظر بد سے بچاؤ کی پیشگوئی احتیاطی تدابیر

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
| 140 | ★ دوسروں کو اپنی نظر بد سے بچانے کی تدابیر.....* |
| 140 | ○ برکت کی دعا دینا.....*                         |

|     |       |                                                |
|-----|-------|------------------------------------------------|
| 141 | ..... | ☆ ○ ماشاء اللہ کنا                             |
| 142 | ..... | ☆ ○ حسد نہ کرنا                                |
| 142 | ..... | ☆ خود کو دوسروں کی نظر بد سے بچانے کی تدابیر   |
| 142 | ..... | ☆ ○ اللہ سے اپنے لیے برکت کی دعا کرتے رہنا     |
| 142 | ..... | ☆ ○ نظر بد لگنے سے اللہ کی پناہ مانگتے رہنا    |
| 143 | ..... | ☆ ○ معوذین سورتیں پڑھتے رہنا                   |
| 143 | ..... | ☆ ○ اپنے اہم امور اور خوبیاں مخفی رکھنا        |
| 143 | ..... | ☆ ○ نظر بد لگانے والے سے دور رہنا              |
| 144 | ..... | ☆ نظر بد سے بچاؤ یا علاج کے چند غیر شرعی طریقے |

### جو نئی فصل: نظر بد کا علاج

|     |       |                                                                       |
|-----|-------|-----------------------------------------------------------------------|
| 144 | ..... | ☆ پہلا طریقہ (مریض کو غسل کرانا)                                      |
| 145 | ..... | ☆ دوسرا طریقہ (مریض کو دم کرنا)                                       |
| 146 | ..... | ☆ تیسرا طریقہ (مریض کا معوذین سورتیں اور پناہ مانگنے کی دعائیں پڑھنا) |
| 149 | ..... | ☆ چوتھا طریقہ (چند مخصوص دم)                                          |
| 149 | ..... | ☆ حاسد کی نظر بد دور کرنے کے چند طریقے                                |

### باقی 4 جادو، جنات اور نظر بد کے متفرق مسائل

|     |       |                                                        |
|-----|-------|--------------------------------------------------------|
| 151 | ..... | ☆ کیا کسی اچھے مقصد کے لیے جادو کیا جاسکتا ہے؟         |
| 151 | ..... | ☆ جادو اور علمنجوم کی کتب پڑھنا                        |
| 152 | ..... | ☆ کیا جنات انسان کو اٹھا کر لے جاسکتے ہیں؟             |
| 152 | ..... | ☆ جنات کو قابو میں کرنے کی حقیقت                       |
| 153 | ..... | ☆ کیا علیؑ نے کسی جن سے لڑائی کی تھی؟                  |
| 153 | ..... | ☆ سوتے میں ڈرنے والے کا علاج                           |
| 154 | ..... | ☆ نظر بد یا جادو کی معرفت کے لیے جنات سے تعاون لینا    |
| 155 | ..... | ☆ نظر بد دور کرنے کے لیے بیوی کی طرف سے بکری کی قربانی |
| 156 | ..... | ☆ جادو، جنات اور نظر بد سے متعلقہ چند ضعیف احادیث      |

كتاب الواقية من الجن والستجور  
جادو، جنات سے بچاؤ

باب حقيقة السحر و علاجه جادو کی حقیقت اور اس کے علاج کا بیان

بہلی فصل: جادو کا مفہوم

درسری فصل: جادو کا وجود

نئری فصل: کیا نبی ﷺ پر جادو ہوا تھا؟

جمونی فصل: جادو اور جادوگر کا حکم

یا تھوڑی فصل: جادو سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی تدابیر

بہمنی فصل: جادو کا علاج

باب حقيقة الجن و علاجه جنات و آسیب کی حقیقت اور اس کے علاج کا بیان

بہلی فصل: جنات کا مختصر تعارف

درسری فصل: جنات کا وجود

نئری فصل: جنات کی دنیا اور چند احوال

جمونی فصل: جنات کی آسیب زدگی اور اس کے اسباب

یا تھوڑی فصل: جنات سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی تدابیر

بہمنی فصل: جنات اور آسیب زدگی کا علاج

باب حقيقة العین و علاجه نظر بد کی حقیقت اور اس کے علاج کا بیان

بہلی فصل: نظر بد کا مفہوم

درسری فصل: نظر بد کا وجود

نئری فصل: نظر بد سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی تدابیر

جمونی فصل: نظر بد کا علاج

جادو، جنات کے متفرق مسائل کا بیان

باب المسائل المتفرقة

جادو، جنات سے متعلق ضعیف احادیث کا بیان

باب الاحادیث الضعیفة

بادوی حقیقت اور اس کے علاج کا بیان

## باب حقیقت السحر و علاجه

## بادو کا مفہوم

## بادو کا لغوی مفہوم

عربی میں بادو کے لیے ”سحر“ اور انگلش میں میجک (Magic) کا لفظ مستعمل ہے۔ اہل علم نے اس کا معنی یہ بیان کیا ہے کہ وہ چیز جس کا سبب مخفی ہو، دھوکہ دہی، حق و باطل کا التباس اور ملمع سازی کے ذریعے حیران کن اشیاء پیش کرنا وغیرہ۔

چنانچہ محیطِ المحيط میں ہے کہ ”بادو یہ ہے کہ کسی چیز کو اس مقصد سے نہایت خوبصورت بنائ کر پیش کرنا کہ لوگ اس سے حیران ہو جائیں۔“<sup>(۱)</sup> المعجم الوسيط میں ہے کہ ”بادو وہ ہوتا ہے کہ جس کا سبب انتہائی لطیف (یعنی باریک و مخفی) ہو۔“<sup>(۲)</sup> امام از ہری اللہ کا کہنا ہے کہ ”بادو کسی چیز کو اس کی حقیقت سے پھیر دینے کا نام ہے۔“<sup>(۳)</sup> اور لیث اللہ کہتے ہیں کہ ”بادو اس عمل کا نام ہے جس میں پہلے شیطان کا قرب حاصل کیا جاتا ہے اور پھر اس سے مدد لی جاتی ہے۔“<sup>(۴)</sup> ابن فارس اللہ فرماتے ہیں کہ ”ایک قوم کے مطابق بادو باطل کو حق کی صورت میں پیش کرنے کا نام ہے۔“<sup>(۵)</sup> ابن منظور افریقی اللہ کا بیان ہے کہ ”بادو گر جب باطل کو حق کی صورت میں پیش کرتا ہے اور کسی چیز کو حقیقت کے برخلاف سامنے لاتا ہے تو گویا وہ اس کی دینی حقیقت بدل دیتا ہے۔“<sup>(۶)</sup> ابن عائشہ اللہ کا بیان ہے کہ ”عرب بادو کو بادو اس لیے کہتے ہیں کیونکہ وہ صحت کو بیماری میں بدل دیتا ہے۔“<sup>(۷)</sup> امام ابن اثیر اللہ کا کہنا ہے کہ ”اہل علم کے مطابق بادو کسی چیز کو اس کی حقیقت سے پھیر دینے کا نام ہے۔“<sup>(۸)</sup> مشہور انگلش ڈکشنری آکسفورڈ (Oxford) کے مطابق ”بادو یہ ہے کہ مافوق الفطرت اور پراسرار طاقتون کے ذریعے ظاہری طور پر واقعات پر اثر انداز ہونا۔“<sup>(۹)</sup> انسائیکلوپیڈیا انکارٹا (Encarta) کے مطابق ”بادو اس فن کا نام ہے جس کے ذریعے اشیاء کو قانون فطرت کے خلاف ظاہر کر کے لوگوں کو خوش کیا جاتا ہے۔“<sup>(۱۰)</sup>

(۱) [محیطِ المحيط (ص: ۳۹۹)]

(۲) [ایضا]

(۳) [لسان العرب (۳۴۸۱۴)]

(۴) [النهاية في غريب الحديث (مادہ: سحر)]

(۵) [Encarta 2009 (Magic)]

(۶) [مقاييس اللغة (ص: ۵۰۷)]

(۷) [تهذیب اللغة (۲۹۰/۴)]

(۸) [مقاييس اللغة (ص: ۳۹۹)]

(۹) [ایضا]

(۱۰) [Oxford Dictionary P:855]

## جادو کا اصطلاحی مفہوم

اصطلاحاً اہل علم نے جادو کی مختلف تعریفات ذکر فرمائی ہیں، چند ایک ملاحظہ فرمائیے:

(امام ابن قدامہ رحمۃ اللہ علیہ) جادو ایسی گروں، دم منتر اور کلمات کا نام ہے جنہیں بولا یا لکھا جاتا ہے یا جادو گراس کے ذریعے ایسا عمل کرتا ہے جس کے باعث اس شخص کا بدن اور دل متاثر ہوتا ہے جس پر جادو کرنا مقصود ہوتا ہے۔ اور جادو کا واقعتاً اثر ہوتا ہے لہذا اس کے ذریعے انسان کو قتل کیا جاسکتا ہے، یمار کیا جاسکتا ہے، بیوی سے قربت کے تعلقات میں رکاوٹ ڈالی جاسکتی ہے، میاں بیوی کے درمیان نفرت یا محبت پیدا کی جاسکتی ہے۔<sup>(۱)</sup>

(ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ) جادو وہ چیز ہے جو خبیث ارواح اور ان کے طبعی قوئی سے مرکب ہوتی ہے (جو انسانی طبیعت پر اثر انداز ہوتی ہے)۔<sup>(۲)</sup>

(امام رازی رحمۃ اللہ علیہ) جادو ہر اس کام کے ساتھ مخصوص ہے جس کا سبب مخفی ہو، اسے اصل حقیقت سے ہٹا کر پیش کیا جائے اور اس میں دھوکہ دہی نمایاں ہو۔ جب جادو کا لفظ بغیر کسی قید کے مطلق بیان کیا جائے تو اس کے مرتكب کی ندامت کا فائدہ دیتا ہے۔<sup>(۳)</sup>

(علامہ راغب اصفہانی رحمۃ اللہ علیہ) موصوف کے نزدیک جادو کے مختلف مفہومیں ہیں:

① دھوکہ اور ایسے تخیلات جن کی کوئی حقیقت نہیں، جیسا کہ شعبدہ بازوں کا کام ہے کہ وہ ہاتھ کی صفائی سے حقیقت کو نظر وہ سے پھیر دیتے ہیں۔ جس کا ذکر قرآن میں اس طرح ہے کہ ﴿سَحْرُهُ وَأَغْيَانُ الْقَاعِدِينَ وَأَسْتَرْهَبُوهُم﴾ [الاعراف: ۱۱۶] ”جادو گروں نے لوگوں کی آنکھوں پر جادو کر دیا۔“ ایک دوسری آیت میں ہے کہ ﴿يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى﴾ [طہ: ۶۶] ”(مویٰ علیہ السلام) کو) ان کے جادو سے یہ خیال لاحق ہوا کہ ان کی لاثھیاں اور رسیاں (سانپوں کی صورت میں) دوڑ رہی ہیں۔“

② شیطانوں کا تقرب حاصل کر کے ان سے مدد لینا۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے کہ ﴿هَلْ أُنِيبُكُمْ عَلَى مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيْطِينُ﴾<sup>(۲۲۱)</sup> ﴿تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَالِكِ أَثْيِيم﴾ [الشعراء: ۲۲۱ - ۲۲۲] ”کیا میں تمہیں بتاؤں کہ شیطان کس پر اترتے ہیں۔ وہ ہر ایک جھوٹے اور گناہگار پر اترتے ہیں۔“ اور یہ فرمان بھی اسی بارے میں ہے کہ ﴿وَلَكِنَّ الشَّيْطِينَ كَفَرُوا يَعْلَمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ﴾ [البقرة: ۱۰۲] ”اور لیکن شیاطین نے کفر کیا، وہ لوگوں کو جادو سکھاتے تھے۔“

③ لوگوں کے ہاں معروف ایک ایسا علم جس کے ذریعے صورتوں اور طبیعتوں کو تبدیل کیا جاسکتا ہے جیسا کہ

(۱) [زاد المعاد لابن قدامہ (۱۱۵۱)]

(۲) [المغنی لابن قدامہ (۲۹۹/۱۲)]

انسان کو گدھے میں صورت میں بدل دینا وغیرہ۔ لیکن علماء کے نزد یہ اس کی کوئی حقیقت نہیں۔ مزید فرماتے ہیں کہ بعض اوقات جادو کو اچھا بھی تصور کیا جاتا ہے جیسا کہ حدیث میں ہے کہ ﴿إِنَّ مِنَ الْبَيَانَ لَسِحْرًا﴾، ﴿بعض اندازِ گفتگو جادویٰ تاثیر رکھتے ہیں۔﴾<sup>(۱)</sup> یعنی ایسا عمدہ کلام جسے سن کر سامعین حیران و ششدر رہ جائیں (اگر مقصد اچھا ہو تو پھر ایسا کلام جائز و مباح ہے البتہ اگر یہی کلام کسی برے مقصد کے لئے ہو تو پھر نہ موم ہے)۔<sup>(۲)</sup>

شاہکار انسائیکلو پیڈیا میں مذکور ہے کہ ”جادو“ کے متعلق یہ بات سمجھنی چاہیے کہ اس میں دوسرے شخص پر اثر ڈالنے کے لیے شیاطین یا ارواح خبیث یا ستاروں کی مدد مانگی جاتی ہے... جادو دراصل ایک نفیاتی اثر ہے جو نفس سے گزر کر جسم کو بھی اسی طرح متاثر کر سکتا ہے جس طرح جسمانی اثرات جسم سے گزر کر نفس کو متاثر کرتے ہیں، مثلاً خوف ایک نفیاتی چیز ہے مگر اس کا اثر جسم پر یہ ہوتا ہے کہ رو ٹکڑے کھڑے ہو جاتے ہیں اور بدن میں کپکپا ہٹ سی طاری ہو جاتی ہیں۔ دراصل جادو سے حقیقت تبدیل نہیں ہوتی مگر انسان کا نفس اور اس کے حواس اس سے متاثر ہو کر یہ محسوس کرنے لگتے ہیں کہ حقیقت تبدیل ہو گئی ہے۔<sup>(۳)</sup>

### جادو کی اقسام

درج بالا تمام تعریفات کو سامنے رکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ عربوں کے ہاں جادو (سحر) کا لفظ وسیع معنوں میں استعمال ہوتا تھا۔ صرف جنات کے ذریعے کسی کو تکلیف پہنچانا ہی نہیں بلکہ کسی بھی طرح سے دوسروں کو دھوکہ دہی یا حیران کرنا اس کے مفہوم میں شامل تھا۔ اسی وجہ سے اہل علم نے جادو کی بہت سی اقسام بیان کی ہیں جیسا کہ امام رازی رض نے آٹھ (۸) جبکہ امام راغب اصفهانی رحمۃ اللہ علیہ نے چار (۴) اقسام ذکر کی ہیں۔<sup>(۴)</sup> امام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ امام رازی نے جادو میں ان بہت ساری قسموں کو اس لیے شامل کر دیا کیونکہ انہیں سمجھنے کے لیے باریک بینی کی ضرورت ہوتی ہے اور لغوی طور پر سحر (جادو) کا لفظ ہر اس چیز پر بولا جاتا ہے جو نہایت باریک ہوا اور اس کا سبب بھی مخفی ہو (حالانکہ عرف میں ہر ایسی چیز کو جادو نہیں کہا جاتا)۔<sup>(۵)</sup>

بہر حال اگر غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ جادو کی بنیادی دو ہی قسمیں ہیں:

1- ایک جادو کی قسم وہ ہے جس میں محض نظر و کو دھوکہ دیا جاتا ہے، اس کے ذریعے حقیقی طور پر کوئی چیز متاثر نہیں

(۱) [بخاری (۵۱۴۶) ترمذی (۲۰۲۸) ابو داود (۵۰۰۷)]

(۲) [مفردات غریب القرآن للاصفہانی (ص: ۲۲۶)]

(۳) [شاہکار اسلامی انسائیکلو پیڈیا، مرتب: سید قاسم محمود (ص: ۵۸۸)]

(۴) [تفسیر رازی (۲۴۳/۲) مفردات غریب القرآن للاصفہانی (ص: ۲۲۶-۲۲۷)]

(۵) [تفسیر ابن کثیر (۱۴۷/۱)]

ہوتی۔ جیسا کہ فرعون کے جادوگروں نے لوگوں کی نظر و پر ایسا جادو کیا کہ انہیں ریاں سانپ دکھائی دینے لگیں۔ شعبدہ بازی اور ہاتھ کی صفائی بھی اسی قبیل سے ہے۔ لوگوں کو بظاہر دھوکہ دتی کے اس طرح کے کرتباً اور کرشنے کوئی شخص بھی سیکھ سکتا ہے۔ حتیٰ کہ اب تو مختلف قسم کے کرتباً اور شعبدے سیکھنے کی بہت سی کتابیں بھی مارکیٹ میں دستیاب ہیں۔ جادو کی اس قسم کو ”مجازی“، بھی کہا جاتا ہے۔ اس طرح کے جادو کا حکم یہ ہے کہ اگر تو اسے کسی اچھے مقصد کے لیے کیا جائے تو پھر کوئی حرج نہیں اور اگر مقصد براہو گا تو پھر یہ قابلِ مذمت ہے۔

2- دوسری جادو کی قسم وہ ہے جس کے ذریعے حقیقتاً کسی انسان کو متاثر کیا جاسکتا ہے، اسے تکلیف پہنچائی جاسکتی ہے، خوفزدہ کیا جاسکتا ہے، بیمار بنایا جاسکتا ہے حتیٰ کہ اسے مارا بھی جاسکتا ہے۔ عمل جنات و شیاطین اور ارواح خبیثہ کے تعاون سے کیا جاتا ہے۔ یہ شریعت میں حرام ہے اور سورہ بقرہ کی آیت ﴿وَلِكُنَّ الشَّيْطَنَ كَفُرًا﴾ میں اسی کو کفر کہا گیا ہے۔

### جادو کرنے کا طریقہ

جادو کی درج بالا تقسیم سے معلوم ہوا کہ حقیقی جادو وہ ہے جس میں جادوگر جنات و شیاطین کی مدد سے لوگوں کو اذیت پہنچاتا ہے۔ یہاں یہ یاد رہے کہ جن اور شیطان جادوگر کی مدد بلا وجہ ہی نہیں کرتے بلکہ اسے جنات کو راضی کرنے کے لیے انہیں خوش کرنا پڑتا ہے اور یقیناً وہ انسان سے تب ہی خوش ہوتے ہیں جب وہ کوئی بڑا گناہ کرے اور یقیناً سب سے بڑا گناہ شرک ہے، الہذا وہ اس سے شرک اور کفریہ کام اور بڑے سے بڑا گناہ کرواتے ہیں۔ پھر جو جادوگر جتنا بڑا گناہ کرتا ہے جنات بھی اس کا اسی قدر تعاون کرتے ہیں۔

جنات و شیاطین کو راضی کرنے کے لیے جادوگر جو گناہ کرتے ہیں اس کا مختصر بیان یہ ہے کہ بعض جادوگر قرآن مجید کو اپنے پاؤں کے ساتھ باندھ کر بیت الخلاء میں جاتے ہیں، بعض قرآن مجید کی آیات کو گندگی سے لکھتے ہیں، بعض انہیں حیض کے خون سے لکھتے ہیں، بعض قرآنی آیات کو اپنے پاؤں کے نچلے حصوں پر لکھتے ہیں، کچھ جادوگر سورہ فاتحہ کو الٹا لکھتے ہیں، کچھ بغیر وضو نماز پڑھتے ہیں، کچھ ہمیشہ حالتِ جنابت میں رہتے ہیں، کچھ شیطان کے لیے جانور ذبح کرتے ہیں وہ بھی بسم اللہ پڑھے بغیر اور ذبح شدہ جانور کو وہیں پھینکتے ہیں جہاں شیطان خود انہیں کہتا ہے، کچھ ستاروں کو سجدہ کرتے ہیں، کچھ اپنی ماں یا بیٹی (یعنی حرام رشتہ دار عورتوں) سے زنا کرتے ہیں اور کچھ عربی کے علاوہ کسی دوسری زبان میں ایسے الفاظ لکھتے ہیں جن میں کفریہ معانی پائے جاتے ہیں۔<sup>(۱)</sup>

یوں جب جادوگر جنات کو خوش کر دیتے ہیں تو پھر وہ بھی جادوگر کی مدد کرتے ہیں اور وہ جسے چاہتا ہے اسے تکلیف پہنچاتے ہیں، بعض اوقات کسی انسان کے جسم میں داخل ہو کر اور بعض اوقات اس کے گھر، دفتر وغیرہ میں

(۱) [ملحق از، جادو کا علاج از وحید بن عبد السلام بالی (ص: ۲۶)]

مختلف اشیاء توڑ کر اسے خوفزدہ کرتے ہیں۔ وہ جادوگر کا تعاون اس طرح بھی کرتے ہیں کہ آسمان سے چراہی ہوئی باتیں لا کر اسے بتلاتے ہیں (جیسا کہ ایک حدیث میں مذکور ہے<sup>(۱)</sup>) جس کی بدولت جادوگر اپنے گاہوں کو مستقبل کی صحیح خبریں بتانے میں کامیاب ہو جاتا ہے اور لوگ اسے سچا تسلیم کر لیتے ہیں اور پھر اس کی جھوٹی باتیں بھی سچ سمجھ کر مان لیتے ہیں۔

### جادو کی چند دیگر اقسام

ذیل میں جادو کی چند ایسی اقسام بیان کی جا رہی ہیں جن پر یا تو جادو کا لفظ بولا گیا ہے یا پھر ان کا کسی نہ کسی طرح جادو کے ساتھ تعلق ضرور ہے۔

**علمنجوم:** علمنجوم وہ علم ہے جس میں فلکی احوال (ستاروں کی گردش وغیرہ) کے ذریعے زینی حالات (جو رونما ہو چکے ہوں یا ہونے والے ہوں) کی خبر دی جاتی ہے۔<sup>(۲)</sup> کچھ اہل علم کا کہنا ہے کہ جس علمنجوم کی ممانعت ہے وہ ایسا علم ہے جس کے ذریعہ نجومی مستقبل میں ہونے والے واقعات کے علم کا دعویٰ کرتا ہے مثلًا ہوا کا چلتا، بارش کا آنایا نہ آنا وغیرہ۔<sup>(۳)</sup>

حدیث شریف میں اسے جادو کی ایک قسم کہا گیا ہے چنانچہ فرمان نبوی ہے کہ ﴿مَنِ اقْتَبَسَ عِلْمًا مِّنَ النُّجُومِ فَقَدِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِّنَ السُّحْرِ، زَادَ مَا زَادَ﴾ ”جس نے علمنجوم سیکھا اس نے جادو کا ایک حصہ سیکھ لیا، پھر جتنا زیادہ علمنجوم سیکھتا جائے گا اسی قدر جادو میں اضافہ ہوتا جائے گا۔“<sup>(۴)</sup> شیخ ابن عثیمین رض نے بھی اپنے ایک فتویٰ میں فرمایا ہے کہ علمنجوم جادو کی، ہی ایک قسم ہے اور حرام ہے کیونکہ یہ توهہات پر منی ہے جن کی کوئی حقیقت نہیں... (اور جیسے جادوگر دوسروں کو متاثر کرتا ہے) اسی طرح نجومی بھی نفسیاتی طور پر لوگوں کو متاثر کرتا ہے (لہذا اس معنی میں یہ جادو ہی کی ایک قسم ہے)۔<sup>(۵)</sup>

اس لیے جیسے علمنجوم کو سیکھنا اور سکھانا ناجائز ہے اسی طرح کسی نجومی کے پاس مستقبل کے حالات دریافت کرنے کے لیے آنایا اسے ہاتھ دکھانا یا فاف نکالنا وغیرہ بھی ناجائز ہے کیونکہ ایسا کرنے کا مطلب ہے ستاروں کی تاثیر پر یقین رکھنا اور یہ حرام و باطل ہے۔ جیسا کہ امام ابن رجب رض نے بھی اسے حرام و باطل ہی کہا ہے۔<sup>(۶)</sup>

⇒ تاہم یہ یاد رہے کہ کسی مصلحت کے پیش نظر ستاروں کا علم حاصل کرنا جیسا کہ قابلہ کی سمت اور نمازوں کے

(۱) [بخاری (۴۸۰۰) کتاب التفسیر : باب حتی اذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال رکم]

(۲) [مجموع الفتاوى لابن تيمية (۱۹۲/۳۵)]      (۳) [معالم السنن للخطابي (۲۳۰/۱۴)]

(۴) [صحیح : الصحيحه (۷۹۳) صحيح الترغیب (۳۰۵۱) ابو داود (۳۹۰۵) ابن ماجہ (۳۷۲۶)]

(۵) [فقہ العبادات (ص : ۵۵)]      (۶) [بيان فضل علم السلف (ص : ۳۷)]

اوقات کی معرفت، سال و ماہ کے تعین، سورج و چاندگرہن کی معرفت اور تاریخوں وغیرہ کے علم کے لیے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اس معنی میں یہ ایسا علم فلکیات ہوگا جس میں دینی یاد نیوی مصلحت مضمرا ہے لہذا یہ مباح ہے۔

**کہانت و قیافہ شناسی :** کاہن وہ ہوتا ہے جو مستقبل میں ہونے والے کاموں، مخفی راز اور علم غیب کی معرفت کا دعویٰ کرتا ہے۔ اس کی اکثر باتیں جھوٹی جبکہ کچھ صحیح بھی ہوتی ہیں۔ یہ علم اسے جنات وغیرہ کے ذریعے حاصل ہوتا ہے۔ اور عراف (قیافہ شناس) وہ ہوتا ہے جو گزرے ہوئے کام کی معرفت کا دعویٰ کرتا ہے جیسے چور کون ہے؟ چوری کہاں ہوئی؟ اب وہ چیز کہاں ہے؟ کس کے پاس ہے؟ وغیرہ وغیرہ۔ اس کے دعووں کے پیچھے بھی جنات کا ہی دخل ہوتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

شیخ ابن جبرین رحمۃ اللہ علیہ (چوری شدہ چیز کا پتہ دینے والے کے متعلق) فرماتے ہیں کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ آدمی بھی جادوگروں میں سے ہے اور یہ ایک شیطانی نسل ہے جس پر کوئی بھی انسان قدرت نہیں پاسکتا کیونکہ اللہ کے علاوہ کوئی غیب نہیں جانتا اور وہی پیغمبروں پر نازل ہوتی ہے۔ اب چونکہ نبی ﷺ خاتم النبیین تھے، آپ کے بعد کوئی نبی آنے والا نہیں (اس لیے اب اگر کوئی غیبی امور کے دعوے کرتا ہے تو محض جناتی تعاون سے ہی ایسا کرتا ہے) شیطان ہی اسے چور کی شکل، اوصاف اور چوری شدہ چیز کی جگہ کے متعلق بتاتا ہے۔<sup>(۲)</sup>

کہانت اور قیافہ شناسی کو جادو میں اس لیے شمار کیا گیا ہے کیونکہ یہ غیب کی خبریں بتا کر لوگوں کو متاثر کرتے ہیں بعینہ جیسے جادوگروں کو متاثر کرتا ہے۔<sup>(۳)</sup> نیز اس لیے بھی کہ کاہن و قیافہ شناس کو بھی جادوگر کی طرح جنات کی مدد حاصل ہوتی ہے۔ جنات کی آسمان سے چدائی ہوئی خبریں ہی یہ لوگوں کو بتاتے ہیں اور لوگ سمجھتے ہیں کہ انہیں آئندہ ہونے والے حالات کا علم ہے۔

○ جنات آسمان سے کیسے خبریں چراتے ہیں؟: اس کے متعلق ایک تفصیلی روایت میں مذکور ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا ﴿إِذَا قَضَى اللَّهُ الْأَمْرَ فِي السَّمَاءِ ...﴾ "جب اللہ تعالیٰ آسمان پر کسی بات کا فیصلہ کرتا ہے تو فرشتے اللہ کے فیصلے کو سن کر جھلتے ہوئے عاجزی کرتے ہوئے اپنے بازو پھر پھڑاتے ہیں، اللہ کا فرمان انہیں اس طرح سنائی دیتا ہے جیسے صاف چکنے پھر پر زنجیر چلانے سے آواز پیدا ہوتی ہے۔ پھر جب ان کے دلوں سے گھبراہٹ دور ہو جاتی ہے تو وہ آپس میں پوچھتے ہیں کہ تمہارے رب نے کیا فرمایا؟ وہ کہتے ہیں کہ حق بات کا حکم فرمایا اور وہ بہت اونچا، سب سے بڑا ہے۔ پھر ان کی یہی لفظیوں چوری چھپے سننے والے شیطان سن بھاگتے ہیں، شیطان آسمان کے نیچے یوں اوپر نیچے ہوتے ہیں (سفیان راوی حدیث نے اس موقع پر تھیلی کو موز کرانگلیاں الگ

(۱) [مزید دیکھئی: فتح الباری (۲۱۶۱۰-۲۱۷)] (۲) [اللولو المکین من فتاویٰ ابن جبرین (ص: ۱۹)]

(۳) [فقہ العبادات للعثیمین (ص: ۶۹)]

الگ کر کے شیاطین کے جمع ہونے کی کیفیت بتائی کہ اس طرح شیطان ایک کے اوپر ایک رہتے ہیں) پھر وہ شیاطین کوئی ایک کلمہ سن لیتے ہیں اور اپنے نیچے والے کو بتاتے ہیں۔ اس طرح وہ کلمہ جادو گریا کا، ہن تک پہنچتا ہے۔ کبھی تو ایسا ہوتا ہے کہ اس سے پہلے کہ وہ یہ کلمہ اپنے سے نیچے والے کو بتائیں آگ کا گولا نہیں آدبو چتا ہے اور کبھی ایسا ہوتا ہے کہ جب وہ بتا لیتے ہیں تب آگ کا انگاراں پر پڑتا ہے، اس کے بعد کا ہن اس میں سوجھوٹ ملا کر لوگوں سے بیان کرتا ہے (جب کا ہن کی طرف سے ایک بات صحیح ہو جاتی ہے تو اس کے ماننے والوں کی طرف سے) کہا جاتا ہے کہ کیا اسی طرح ہم سے فلاں دن کا ہن نے نہیں کہا تھا۔ اسی ایک کلمہ کی وجہ سے جو آسمان پر شیاطین نے سنا تھا کا ہنوں اور جادو گروں کی بات کو لوگ سچا جانے لگتے ہیں۔<sup>(۱)</sup>

○ کا ہن و قیافہ شناس کے پاس آنے کا حکم: فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿مَنْ أَتَى عَرَافًا أَوْ كَاهِنًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ﴾ ”جو شخص کسی عراف (قیافہ شناس) یا کا ہن کے پاس آیا اور اس کی بات کی تصدیق کی تو اس نے محمد ﷺ پر نازل کردہ (تمام) تعلیمات کے ساتھ کفر کر دیا۔“<sup>(۲)</sup> ایک دوسرا فرمان یوں ہے کہ ﴿مَنْ أَتَى عَرَافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةُ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً﴾ ”جو کسی عراف (قیافہ شناس) کے پاس آیا اور اس سے کچھ پوچھا تو چالیس روز اس کی کوئی نماز قبول نہیں ہوگی۔“<sup>(۳)</sup>

○ کا ہن کی کمائی کا حکم: کا ہن کی کمائی حرام ہے۔ ایک صحیح حدیث میں ہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے علمی میں کہانت کے ذریعے حاصل ہونے والی کوئی چیز کھالی لیکن جب علم ہوا تو گلے میں انگلی ڈال کر قے کر دی۔<sup>(۴)</sup>

**گرہوں میں پھونکنا:** جیسا کہ قرآن کریم میں ہے کہ ﴿وَمِنْ شَرِّ النَّفَاثَاتِ فِي الْعُقَدِ﴾ [الفلق: ۴] یعنی گرہوں میں پھونکنے والے نفسوں کی برائی سے بناہ۔ اس سے مراد جادو کا کالا عمل کرنے والے مرد اور عورت دونوں ہیں۔ یعنی اس میں جادو گروں کی شرارت سے بناہ مانگی گئی ہے۔ جادو گر پڑھ پڑھ کر پھونک مارتے اور گرہ لگاتے جاتے ہیں۔ عام طور پر جس پر جادو کرنا ہوتا ہے اس کے بال یا کوئی چیز حاصل کر کے اس پر یہ عمل کیا جاتا ہے۔<sup>(۵)</sup> یہ عمل اس وقت تک جاری رہتا ہے جب تک جس جادوئی عمل کا ارادہ ہوتا ہے وہ منعقد نہ ہو جائے۔<sup>(۶)</sup>

**سحر بیانی:** ایک حدیث میں ہے کہ دو آدمی آئے اور انہوں نے خطبہ دیا، ان کے بیان سے لوگوں کو بہت

(۱) [بخاری (۴۸۰۰) کتاب التفسیر : باب قوله تعالى : حتى اذا فزع عن قلوبهم...]

(۲) [صحیح : صحيح الجامع الصغیر (۵۹۳۹) ابو داود (۴۳۹۰) ابن ماجہ (۶۲۹) ترمذی (۱۳۵)]

(۳) [مسلم : کتاب السلام ، صحيح الترغیب (۳۰۴۶) صحيح الجامع الصغیر (۵۹۴۰)]

(۴) [بخاری (۳۸۴۲) کتاب مناقب الانصار : باب ایام الجahلیة]

(۵) [تفسیر احسن البیان (ص: ۱۷۵۵)]

(۶) [فتح المجید شرح کتاب التوحید (ص: ۲۴۸)]

حیرت ہوئی تو نبی ﷺ نے فرمایا ﴿إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسِحْرًا﴾ "بعض بیان جادوی تاثیر رکھتے ہیں۔" (۱) شیخ ابن شیمین رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ یہاں بیان سے مراد فصاحت و بلا غت ہے یعنی ایسا اندازِ گفتگو جس میں کامل طور پر فصاحت موجود ہو۔ (۲) اور اسے جادو اس لیے کہا گیا ہے کیونکہ اس کے ذریعے متکلم سامعین کی عقول کو قابو میں کر لیتا ہے اور اپنی قوت بیانیہ کی طاقت سے ان پر ایسا جادوی اثر چھوڑتا ہے کہ اگر وہ حق کو باطل اور باطل کو حق بھی بنائے پیش کرے تو لوگ اس کی بات ماننے پر تیار ہو جاتے ہیں۔ (۳) لہذا اس کا حکم اس کے استعمال پر ہی مبنی ہے یعنی اگر وہ اس قوت بیانیہ کا استعمال امورِ خیر یعنی حق کے دفاع اور باطل کی تردید میں کرے گا تو اجر کا مستحق ٹھہرے گا اور اگر اس کے بر عکس وہ اس قوت کا استعمال حق کو مٹانے یا باطل کی تائید میں کرے گا تو گناہ گار ہو گا۔ (۴)

**چغل خوری:** نبی ﷺ نے فرمایا ﴿أَلَا أَنْبَئُكُمْ مَا الْعَضْهُ؟ هِيَ النَّمِيمَةُ: الْفَالَّةُ بَيْنَ النَّاسِ﴾ "کیا میں تمہیں یہ نہ بتاؤں کہ العضہ (جادو) کیا ہے؟ یہ چغل خوری ہے یعنی لوگوں کے درمیان (ایک دوسرے کی) باتوں کو پھیلاتا۔" (۵) قاموس المحيط میں عضہ کا معنی جادو اور جھوٹ ذکر ہوا ہے۔ (۶) شیخ صالح الفوزان فرماتے ہیں کہ یہاں عضہ سے مراد جادو ہے۔ (۷) یعنی نبی ﷺ کا سوال یہ تھا کہ کیا میں تمہیں عضہ یعنی جادو کے متعلق نہ بتاؤں کہ وہ کیا ہے؟ (۸) چغل خوری کو نبی ﷺ نے جادو اس لیے قرار دیا کیونکہ یہ بھی جادوی اثر رکھتی ہے جیسے جادو سے لوگوں میں تفرقہ ڈالا جاتا ہے اسی طرح یہ بھی تفرقہ ڈال دیتی ہے بلکہ یہ تاثیر میں جادو سے بھی سخت ہے جیسا کہ یہ مقولہ بھی ہے کہ "چغل خور ایک گھنٹے میں اتنا فساد برپا کر دیتا ہے جتنا جادو گرا ایک سال میں نہیں کر سکتا۔" (۹)

### جادو، کرامت اور معجزہ میں فرق

جادو فاسق و فاجر شخص کی طرف سے ظاہر ہوتا ہے جبکہ کرامت کسی نیک اور متقدی شخص سے ہی ظاہر ہوتی ہے۔ جادو میں جادوگر کو مختلف قسم کے اقوال و افعال سر انجام دینا پڑتے ہیں جبکہ کرامت میں صاحب کرامت کو کچھ نہیں کرنا پڑتا بلکہ کرامت اس کے ہاتھ پر محض اتفاقاً ظاہر ہو جاتی ہے۔ دراصل کسی بھی خلاف عادت امر کا واقع ہو جانا

(۱) [بخاری (۵۱۴۶) ترمذی (۲۰۲۸) ابو داود (۵۰۰۷)]

(۲) [القول المفيد شرح کتاب التوحید للعشیمین (۵۲۷۱)]

(۳) [اعانة المستفید شرح کتاب التوحید للفوزان (۳۶۴۱)]

(۴) [مسلم (۲۶۰۶) کتاب البر والصلة والأداب، مسند احمد (۴۳۷۱)]

(۵) [القاموس المحيط (مادہ: عضہ)]

(۶) [الملخص فی شرح کتاب التوحید للفوزان (ص: ۲۱۰)]

(۷) [اعانة المستفید بشرح کتاب التوحید للفوزان (۳۶۲۱)]

(۸) [ایضاً]

ہی جادو، کرامت اور مججزہ ہے، فرق صرف اتنا ہے کہ یہ خلافِ عادت کام اگر کسی فاسق و گناہگار شخص کے ہاتھوں ظاہر ہو تو یہ جادو ہے کیونکہ یقیناً یہ کام شیاطین کی مدد سے ہی ظاہر ہوا ہے اور اگر کسی نیک شخص کے ہاتھوں ظاہر ہو تو وہ کرامت ہے اور اگر کسی نبی کے ہاتھوں ظاہر ہو تو وہ مججزہ ہے اور یاد رہے کہ مججزہ میں باقاعدہ چیخ کیا جاتا ہے جو کرامت میں نہیں ہوتا، اسی طرح مججزہ انبیاء کی نبوت کے اثبات کے لیے بطور دلیل اللہ تعالیٰ کی طرف سے پیغمبر کو عطا ہوتا ہے جبکہ کرامت میں ایسا نہیں ہوتا۔ اور جادو اور مججزہ میں یہ فرق ہے کہ جادو جادوگر کے علاوہ کوئی دوسرا بھی سیکھ سکتا ہے اور جادوگر کی طرح ہی جادو کر سکتا ہے جبکہ مججزہ صرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہی ظاہر ہوتا ہے، دوسرا کوئی بھی اسے ظاہر نہیں کر سکتا۔

## بَادُوكِيْ كَا وُجُودٍ

### آیات قرآنیہ کی روشنی میں جادو کا اثبات

① حضرت سلیمان ﷺ کی وفات کے بعد کچھ لوگوں نے یہ مشہور کر دیا کہ آپ ﷺ جادوگر تھے اسی لیے تمام جن و انس اور چند پر حکومت کرتے تھے۔ عہد نبوی میں بھی یہودی یہی سمجھتے تھے تو اللہ تعالیٰ نے ان کی تردید میں آیات نازل فرمادیں اور یہ اعلان کر دیا کہ سلیمان ﷺ جادوگر نہیں تھے کیونکہ جادو کا عمل تو کفر ہے اور ایک پیغمبر اس کفر کا ارتکاب کیونکر کر سکتا ہے؟ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَاتَّبِعُوا مَا تَتَلَوَّا إِلَّا شَيْطَانُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانٍ . . . كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ۱۰۲] -

[۱۰۳] ”اور وہ اس چیز کے پیچھے لگ گئے جسے شیاطین سلیمان (ﷺ) کی حکومت میں پڑھتے تھے۔ سلیمان (ﷺ) نے تو کفر نہ کیا تھا، بلکہ یہ کفر شیطانوں کا تھا، وہ لوگوں کو جادو سکھایا کرتے تھے، اور بابل میں ہاروت ماروت دو فرشتوں پر جو اتارا گیا تھا، وہ دونوں بھی کسی شخص کو اس وقت تک نہیں سکھاتے تھے جب تک یہ نہ کہہ دیں کہ ہم تو ایک آزمائش ہیں تو کفر نہ کر، پھر لوگ ان سے وہ سیکھتے جس سے خاوند و بیوی میں جدائی ڈال دیں اور دراصل وہ بغیر اللہ تعالیٰ کی مرضی کے کسی کو کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے، یہ لوگ وہ سیکھتے ہیں جو انہیں نقصان پہنچائے اور نفع نہ پہنچا سکے، اور وہ یقیناً یہ جانتے ہیں کہ اس کے لینے والے کا آخرت میں کوئی حصہ نہیں۔ اور وہ بدترین چیز ہے جس کے بد لے وہ اپنے آپ کو فروخت کر رہے ہیں، کاش کہ یہ جانتے ہوتے۔ اور اگر یہ لوگ صاحبِ ایمان متqi بن جاتے تو انہیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بہترین ثواب ملتا، اگر یہ جانتے ہوتے۔“

ان آیات سے معلوم ہوا کہ جادو کا وجود ہے۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ نے جہاں سلیمان (ﷺ) سے جادو کی نفی کی وہاں جادو کرنے والوں کو شیاطین قرار دیا۔ اگر جادو کا وجود ہی نہ ہوتا تو اللہ تعالیٰ جادو کی ہر ایک سے نفی فرمادیتے۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ جادو کرنا، کرنا شیطانی کام اور اسے سیکھنا، سکھانا کفر ہے۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ جادو کی تاثیر ہے اور اس کے ذریعے دوسروں کو تکلیف پہنچائی جاسکتی ہے لیکن جادو کا نقصان بھی اللہ کے حکم پر ہی موقوف ہوتا ہے۔ اگر اللہ چاہے تو جادو اثر کرتا ہے ورنہ نہیں۔

② دوسرے قرآن کریم میں موسیٰ ﷺ کے حوالے سے جادو کا ذکر ملتا ہے کہ ان کے زمانے میں جادو زور پر تھا۔ جب موسیٰ ﷺ فرعون کے پاس معجزات لے کر گئے تو فرعون نے اسے جادو سمجھ کر بڑے بڑے جادوگروں کو ان کے مقابلے کی دعوت دے دی۔ ان جادوگروں نے رسیاں اور لاٹھیاں پھینکیں جو جادو کی وجہ سے لوگوں کو سانپ دکھانی دینے لگیں حتیٰ کہ اس جادو کا اثر موسیٰ ﷺ پر بھی ہوا۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ جادو ایک حقیقت ہے جو موجودہ دور میں ہی نہیں بلکہ پرانے زمانوں سے چلا آ رہا ہے۔ موسیٰ ﷺ کے حوالے سے چند آیات حسب ذیل ہیں:

1- ﴿قَالُوا إِيمُوسَى إِنَّمَا أَنْتُ لُقِيقٌ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِيُّنَ... رَبِّ مُوسَى وَهُرُونَ﴾ [الاعراف: ۱۱۵-۱۲۲] ”ان جادوگروں نے کہا اے موسیٰ! خواہ آپ پیش کریں یا ہم ہی پیش کریں؟ (موسیٰ ﷺ نے فرمایا کہ تم ہی پیش کرو، پس جب انہوں نے (اپنا جادو) پیش کیا تو لوگوں کی نظر بند کر دی اور ان پر بیت غالب کر دی اور ایک طرح کا بڑا جادو دھلایا۔ اور ہم نے موسیٰ ﷺ کو حکم دیا کہ اپنا عصاؤں دیجئے! سو عصا کا ڈالنا تھا کہ اس نے ان کے سارے بنے بنائے کھیل کو نگذاشت روئے کر دیا۔ پس حق ظاہر ہو گیا اور انہوں نے جو کچھ بنایا تھا سب جاتا رہا۔ پس وہ لوگ اس موقع پر ہار گئے اور خوب ذلیل ہو کر پھرے۔ اور وہ جو جادوگر تھے سجدہ میں گر گئے۔ کہنے لگے کہ ہم ایمان لائے رب العالمین پر۔ جو موسیٰ اور ہارون (علیہما السلام) کا بھی رب ہے۔“

2- ﴿فَلَمَّا أَلْقَوْا قَالَ مُوسَى مَا جِئْتُمْ بِهِ لِالسِّحْرِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ﴾ [یونس: ۸۱] ”جب ان (جادوگروں) نے (اپنی رسیوں اور لاٹھیوں کو زمین پر) ڈالا تو موسیٰ ﷺ نے فرمایا، یہ جو کچھ تم لائے ہو، جادو ہے۔ یقیناً اللہ تعالیٰ اسے ابھی بے اثر کر دے گا، اللہ تعالیٰ فساد برپا کرنے والوں کے عمل کو کامیاب نہیں ہونے دیتا۔“

3- ﴿قَالَ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا جَبَ الْهُمْ وَعِصِيَّهُمْ يُخَيْلُ إِلَيْهِمْ سِحْرٌ هُمْ أَنَّهَا تَسْعَى... حَيْثُ أَتَى﴾ [طہ: ۶۹-۷۶] ”(موسیٰ ﷺ نے) فرمایا نہیں تم ہی پہلے ڈالو۔ اب تو موسیٰ ﷺ کو یہ خیال گزرنے لگا کہ ان کی رسیاں اور لکڑیاں ان کے جادو کے زور سے دوڑ بھاگ رہی ہیں۔ پس موسیٰ ﷺ نے اپنے دل ہی دل میں ڈر محسوس کیا۔ ہم نے فرمایا کچھ خوف نہ کر یقیناً تو ہی غالب اور برتر ہے گا۔ اور تیرے والیں ہاتھ میں جو ہے اسے ڈال دے کہ ان کی تمام کاریگری کو وہ نگل جائے، انہوں نے جو کچھ بنایا ہے یہ صرف جادوگروں کے کرتب ہیں اور جادوگر کہیں سے بھی آئے کامیاب نہیں ہوتا۔“

③ سورہ الفلق میں اللہ تعالیٰ نے گر ہوں میں پھونکیں مار کر جادو کرنے والوں کے شر سے پناہ مانگنے کا ذکر کیا ہے۔ یقیناً اس قسم کے جادو سے پناہ مانگنے کا ذکر اسی لیے ہے کیونکہ ایسے جادو کی حقیقت اور وجود ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ ﴿ وَمِنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ وَمِنْ شَرِّ  
النَّفَاثَاتِ فِي الْعُقَدِ ﴾ وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [الفلق: ۱-۵] ”آپ کہہ دیجئے کہ میں صحیح کے رب کی پناہ میں آتا ہوں۔ ہر اس چیز کے شر سے جو اس نے پیدا کی ہے۔ اور اندھیری رات کی تاریکی کے شر سے جب اس کا اندر ہیرا پھیل جائے۔ اور گرہ (لگا کر ان) میں پھونکنے والیوں کے شر سے (بھی)۔ اور حسد کرنے والے کی برائی سے بھی جب وہ حسد کرے۔“

امام بخاری <sup>(۱)</sup>، حافظ ابن حجر <sup>(۲)</sup>، امام بغوی <sup>(۳)</sup>، امام ابن کثیر <sup>(۴)</sup>، امام قرطبی <sup>(۵)</sup>، علامہ قاسمی <sup>(۶)</sup>، شیخ عبد الرحمن بن حسن آل شیخ <sup>(۷)</sup> اور شیخ عبد الرحمن بن ناصر السعدی <sup>(۸)</sup> جیش اللہ علیہ مصطفیٰ کے مطابق ”النَّفَاثَاتِ“ یعنی پھونکنے والیوں سے مراد جادو کرنے والی عورتیں ہیں۔

④ ایک اور مقام پر ارشاد ہے کہ ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْرِ وَالظَّاغُوتِ﴾ [النساء: ۵۱] ”وہ لوگ (یعنی اہل کتاب) جبست اور طاغوت پر ایمان رکھتے ہیں۔“

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ جبست سے مراد جادو ہے۔ <sup>(۹)</sup> حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ، ابن جبیر اور ابوالعالیہ رضی اللہ عنہ بھی اسی کے قائل ہیں۔ <sup>(۱۰)</sup> شیخ عبد الرحمن بن ناصر السعدی <sup>(۱۱)</sup> اور شیخ ابن باز <sup>(۱۲)</sup> جیش اللہ علیہ مصطفیٰ نے بھی جبست سے جادو ہتی مراد لیا ہے۔

### احادیث نبویہ کی روشنی میں جادو کا اثبات

(۱) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے بیان کے مطابق لبید بن اعصم یہودی نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر جادو کر دیا تھا۔ پھر اللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس جادو اور اس کے علاج کی خبر دے دی (یہ حدیث بالتفصیل آئندہ عنوان ”کیا نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر جادو

(۱) [بخاری: کتاب الطب: باب السحر]

(۲) [فتح الباری (۲۲۵۱۰)]

(۳) [شرح السنۃ (۱۸۵۱۲)]

(۴) [تفسیر قرطبی (۲۵۷/۲۰)]

(۵) [تفسیر ابن کثیر (۵۷۳/۴)]

(۶) [تفسیر القاسمی (۳۰۲/۱۰)]

(۷) [فتح المجید (ص: ۲۳۸)]

(۸) [تيسیر الكریم الرحمن (ص: ۸۶۷)]

(۹) [تفسیر فتح القدير (۱۶۰/۲)]

(۱۰) [التعليق المفيد (ص: ۱۳۹)]

(۱۱) [تيسیر الكریم الرحمن (ص: ۱۴۷)]

ہوا تھا؟“ کے تحت ملاحظہ فرمائیے)۔<sup>(۱)</sup>

معلوم ہوا کہ جادو ایک حقیقت ہے اسی لیے تو نبی ﷺ اس میں بنتا ہوئے۔

(2) فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿اجتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُؤْبَقَاتِ ... وَ السَّحْرُ ...﴾ ”سات ہلاک کرنے والی اشیاء سے بچو (ان میں سے ایک یہ ہے) جادو۔<sup>(۲)</sup>

اس حدیث سے بھی جادو کا وجود ثابت ہوتا ہے کیونکہ اس میں جادو سے روکا گیا ہے اور بلاشبہ نبی ﷺ کسی بھی ایسے کام سے نہیں روک سکتے جس کا وجود ہی نہ ہو۔

(3) حضرت عمران بن حصین رضی اللہ عنہ سے مروی روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿لَيْسَ مِنَ الْمَأْمَنِ تَطَهِّرَ أَوْ تُطْهِرَ لَهُ أَوْ تَكَهَّنَ أَوْ تُكَهَّنَ لَهُ أَوْ سَحَرَ أَوْ سُحْرَ لَهُ﴾ ”وہ شخص ہم میں سے نہیں جس نے فال نکالی یا جس کے لیے فال نکالی گئی، یا جس نے کہانت کی یا جس کے لیے کہانت کی گئی، یا جس نے جادو کیا یا جس کے لیے جادو کیا گیا۔<sup>(۳)</sup>

اس حدیث میں بھی نبی ﷺ کا جادو سے منع کرنا اس بات کا ثبوت ہے کہ جادو کا وجود ہے۔

(4) فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿مَنِ افْتَبَسَ عِلْمًا مِنَ النُّجُومِ فَقَدِ افْتَبَسَ شُعْبَةً مِنَ السَّحْرِ ، زَادَ مَا زَادَ﴾ ”جس نے علم نجوم سیکھا اس نے جادو کا ایک حصہ سیکھ لیا، پھر جتنا زیادہ علم نجوم سیکھتا جائے گا اسی قدر جادو میں اضافہ ہوتا جائے گا۔<sup>(۴)</sup>

⇒ اس حوالے سے مزید چند احادیث آئندہ عنوان ”جادو اور جادوگر کا حکم“ کے تحت ملاحظہ کی جا سکتی ہیں۔

### اہل علم کے اقوال و فتاویٰ کی روشنی میں جادو کا اثبات

(ابن قدامة رحمۃ اللہ علیہ) جادو ایک حقیقت ہے۔<sup>(۵)</sup>

(ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ) اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ﴿وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاثَاتِ فِي الْعُقَدِ﴾ اور حدیث عائشہ رضی اللہ عنہا اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ جادو کی تاثیر ہے اور فی الواقع جادو موجود ہے۔<sup>(۶)</sup>

(نووی رحمۃ اللہ علیہ) صحیح بات یہ ہے کہ جادو ایک حقیقت ہے۔ جمہور ائمہ و علماء اسی کے قائل ہیں اور کتاب و سنت کی

(۱) [بخاری (۵۷۶۳) کتاب الطب : باب السحر]

(۲) [بخاری (۶۸۵۷) کتاب الحدود : باب رمي المحسنات ، مسلم (۲۵۸) ابو داود (۲۸۷۴)]

(۳) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۲۱۹۵) صحیح الترغیب (۳۰۴۱) غایة المرام (۲۸۹) رواه البزار والطبرانی]

(۴) [صحیح : الصحيح (۷۹۳) صحیح الترغیب (۳۰۵۱) ابو داود (۳۹۰۵) ابن ماجہ (۳۷۲۶)]

(۵) [المغنى لابن قدامة (۲۹۹/۱۲)]

نصوص بھی اسی پر دلالت کرتی ہیں۔<sup>(۱)</sup>

(قرطبی رحمۃ اللہ علیہ) اہل السنہ کا مذہب یہی ہے کہ جادو و اقعتاً موجود اور ثابت ہے۔<sup>(۲)</sup>

(مازري رحمۃ اللہ علیہ) جمہور علماء اس بات کے قائل ہیں کہ جادو و ثابت ہے اور فی الواقع اس کا اثر ہوتا ہے اور جن لوگوں نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ جادو و حقیقت میں نہیں ہوتا بلکہ مخفی و ہم و گمان کا ہی نام ہے، ان کا دعویٰ غلط ہے۔<sup>(۳)</sup>

(خطابی رحمۃ اللہ علیہ) جادو و ثابت ہے اور اس کی حقیقت موجود ہے۔ اس پر عرب، فارس، ہند اور روم کی کچھ قوموں کا اتفاق ہے اور یہی قومیں زمین پر بنے والوں میں افضل اور علم و حکمت کے اعتبار سے زیادہ ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے ﴿يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ﴾ [البقرة : ۱۰۲] ”وَهُوَ الَّذِي أَعْلَمُ بِكُلِّ شَيْءٍ“، اور اللہ تعالیٰ نے اس سے پناہ مانگنے کا حکم دیا ہے ﴿وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاثَاتِ فِي الْعُقَدِ...﴾ [الفلق : ۴] اور جادو کے متعلق رسول اللہ ﷺ کی احادیث بھی ثابت ہیں جن کا انکار نہیں کیا جاسکتا... لہذا جادو کا انکار کرنا سر اسر جہالت ہے۔<sup>(۴)</sup>

(شیخ ابن شہیمین رحمۃ اللہ علیہ) جادو ایک حقیقت ہے اس میں کوئی شبہ نہیں اور یہ واقعتاً اثر انداز ہوتا ہے۔<sup>(۵)</sup>

(شیخ صالح الفوزان) جادو فی الواقع موجود ہے اور بعض جادو تو ایسے ہوتے ہیں جو انسان کے دل اور جسم پر اس طرح اثر انداز ہوتے ہیں کہ انسان کو بیمار بنادیتے ہیں، اسے قتل کر دیتے ہیں، میاں بیوی کے درمیان جدائی کر دیتے ہیں لیکن (یہ یاد رہے کہ) جادو کا یہ اثر اللہ کے اذن سے ہی ہوتا ہے۔<sup>(۶)</sup>

### جادو کے منکر اور ان کی تردید

درج بالاسطور میں مفصل دلائل ذکر کیے جا چکے ہیں، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ جادو ایک حقیقت ہے، اس کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن پھر بھی کچھ حضرات نے اس کا انکار کیا ہے۔ جادو کا انکار کرنے والے کہتے ہیں کہ جادو کا وجود عقل کے خلاف ہے یعنی عقل یہ بات نہیں مانتی کہ ایک آدمی جادو کے ذریعے کسی کو مریض بناسکتا ہے، ہم بستری میں رکاوٹ ڈال سکتا ہے، کار و بار بتاہ کر سکتا ہے حتیٰ کہ کسی کو قتل بھی کر سکتا ہے۔ اسی طرح کچھ لوگ جادو کے وجود کو اس لیے نہیں مانتے کیونکہ وہ ایسا تسلیم کرنے کو ہی شرک تصور کرتے ہیں یعنی ان کا کہنا ہے کہ اگر نفع نقصان کا مالک کسی انسان (جادو گر وغیرہ) کو تصور کر لیا جائے تو یہ شرک ہے کیونکہ اس میں اللہ کے علاوہ دوسروں سے نفع نقصان کا عقیدہ رکھا گیا ہے حالانکہ نفع نقصان کا مالک صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

اولاً یہ بات یاد رکھنی چاہیے کہ اگر جادو کا انکار مخفی اس لیے کیا جائے کہ اسے عقل نہیں مانتی تو عقل تو یہ بھی

(۱) [کما فی فتح الباری (۲۲۲/۱۰)]

(۲) [تفسیر قرطبی (۴/۶۱۰)]

(۳) [کما فی شرح السنۃ (۱۸۷/۱۲)]

(۴) [کما فی فتح الباری (۲۲۲/۱۰)]

(۵) [فقہ العبادات (ص: ۵۸)]

(۶) [كتاب التوحيد للفوزان (ص: ۳۹)]

تسلیم نہیں کرتی کہ میزان میں اعمال کا وزن کیا جاسکتا ہے، اسی طرح عقل یہ بھی نہیں مانتی کہ بال سے زیادہ باریک اور تلوار کی دھار سے زیادہ تیز پل صراط پر سے لوگ گزر سکتے ہیں۔ حالانکہ یہ باتیں احوال قیامت کے حوالے سے صحیح دلائل سے ثابت ہیں اور سب ان کا اعتقاد رکھتے ہیں۔ اسی طرح اور بھی بہت سے امور غیبیہ ہیں جن پر تمام مسلمان ایمان رکھتے ہیں حالانکہ عقل انہیں تسلیم نہیں کرتی حتیٰ کہ دین کی بنیاد ہی امور غیبیہ پر ہے جیسے اللہ پر ایمان، فرشتوں پر ایمان، تمام الہامی کتابوں پر ایمان اور آخرت پر ایمان وغیرہ۔ نیز قرآن کریم کی ابتداء میں جن متنقی و پر ہیز گار لوگوں کے لیے قرآن کو ہدایت قرار دیا گیا ہے ان کی پہلی صفت ہی یہ بیان کی گئی ہے کہ ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ﴾ [آل بقرہ: ۳] ”وَهُوَ غَيْبٌ پَرَّا يَمَانَ رَكَّهٰتٰ ہیں۔“

اور اگر بالفرض دین و شریعت کو عقل کی کسوٹی پر پرکھنا شروع کر دیا جائے تو یاد رہے کہ عقول تو مختلف ہیں۔ یعنی ایک کی عقل کے مطابق کوئی بات معقول ہے جبکہ دوسرے کی عقل کے مطابق وہی بات نامعقول ہے۔ ایک آدمی کی عقل کی ایک بات کو تسلیم کرتی ہے جبکہ دوسرے کی عقل اس کا انکار کرتی ہے۔ اس طرح نتیجہ یہ نکلے گا کہ دین باز یچھے اطفال اور جاہلوں کے لیے تختہ مشق بن کر رہ جائے گا۔ ایک جادو کا انکار کرے گا، دوسرا میزان کا انکار کرے گا اور تیسرا پل صراط کا انکار کر دے گا۔ اس طرح جس کی عقل میں دین کی جوبات آئے گی وہ اسے مان لے گا اور جو عقل میں نہیں آئے گی اس کا انکار کر دے گا تو پھر دین کا باقی کیا بچے گا؟۔

کیا اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لانے والوں کی یہی حالت ہونی چاہیے؟ یقیناً نہیں بلکہ اہل ایمان کا یہ شیوه ہونا چاہیے کہ جب کوئی بات کتاب و سنت سے ثابت ہو جائے تو اسے فوراً تسلیم کر لیں خواہ عقل اسے تسلیم کرے یا نہ کرے جیسا کہ معراج کے واقعہ کو عقل تسلیم نہیں کرتی تھی لیکن جب حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو یہ کہا گیا کہ ایسا محمد ﷺ نے کہا ہے تو انہوں نے فوراً تسلیم کر لیا اور ”صدق“ کا رتبہ پایا۔ قرآن کریم میں تو نبی ﷺ کا فیصلہ تسلیم نہ کرنے والوں سے ایمان کی لنفی کر دی گئی ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتّیٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُو اِنَّفُسِهِمْ حَرَجًا فِيمَا قَضَيْتَ وَيُسِّلِّمُوا اَتَسْلِيْمًا﴾ [آل ننساء: ۶۵] ”قسم تیرے پروردگار کی! یہ مومن نہیں ہو سکتے جب تک تمام آپس کے اختلاف میں آپ (ﷺ) کو حاکم نہ مان لیں، پھر جو فیصلے آپ ان میں کر دیں ان سے اپنے دل میں کسی طرح کی تنگی اور ناخوشی نہ پائیں اور فرمانبرداری کے ساتھ قبول کر لیں۔“

اہنذا ایک مسلمان کو چاہیے کہ جب بھی اسے اللہ اور اس کے رسول کی کسی بات کا علم ہو تو فوراً اسے من و عن تسلیم کر لے خواہ عقل اسے تسلیم کرے یا نہ۔ بصورت دیگر ایمان نہ ہونے کے مترادف ہے۔

علاوہ اذیں معتبر ضین کی یہ بات کہ جادو گر کسی کو کیسے بیمار کر سکتا ہے؟ یا مار سکتا ہے؟ تو یاد رہے کہ سابقہ اور اق

میں یہ وضاحت کر دی گئی ہے کہ جادوگر بذاتِ خود ایسا کچھ نہیں کرتا اور نہ ہی وہ ایسا کر سکتا ہے بلکہ یہ تمام کام تو جنات کرتے ہیں۔ جب وہ بعض شرکیہ اور کفریہ کام کر کے جنات کا تعاون حاصل کر لیتا ہے تو پھر جسے وہ بیمار کرنے کو کہتا ہے جنات اسے تکلیف پہنچا کر بیمار کر دیتے ہیں، وہ جسے مارنے کو کہتا ہے جنات اسے موت کی حالت تک پہنچا دیتے ہیں۔ جادوگر تو ایک انسان ہی ہے جسے خود ایسے امور انعام دینے کی قطعاً کوئی طاقت نہیں۔

یہ بھی یاد رہے کہ یہ تمام اموراً صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ کے حکم سے ہی انجام پاتے ہیں کیونکہ اگر اللہ کی مرضی نہ ہو تو کوئی بھی کسی کا نقصان یا فائدہ نہیں کر سکتا۔ چنانچہ جادو کے حوالے سے قرآن کریم میں ہے کہ

﴿وَمَا هُمْ بِضَارٍ لِّنِبْهَانِ إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ﴾ [آل عمران: ۱۰۲] "اور درحقیقت وہ (جادوگر نے  
والے) بغیر اللہ کی مرضی کے کسی کو کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے۔"

اگر اس اعتقاد کے ساتھ جادو کو تسلیم کیا جائے کہ جادو بذاتِ خود موثر نہیں بلکہ اس کی تاثیر تب ہی ہوتی ہے جب اللہ کی مرضی ہو تو پھر یہ شرک نہیں۔ لیکن اگر یہ سمجھا جائے کہ جادو بذاتِ خود موثر ہے اور اس میں اللہ کی مشیت کو کوئی دخل ہی نہیں تو پھر یہ شرک ہے خواہ یہ عقیدہ رکھنے والا مسلمان ہو یا غیر مسلم۔

→ کچھ لوگ جادو کا انکار کرنے کے لیے یہ اعتراض بھی اٹھاتے ہیں کہ اگر جادو قدیم زمانوں سے چلا آ رہا ہے اور اس کی واقعیّت ابتداء سے ہی حقیقت ہے تو پھر اس کا زیادہ زور شور پاک و ہند میں ہی کیوں ہے؟ دوسرے ممالک میں اس کا نام و نشان تک کیوں نہیں؟۔

اولاً تو یہ بات محض جھالت پر بنی ہے۔ دوسرے یہ کہ امام خطابی رحمۃ اللہ علیہ (۳۱۹-۳۸۸ھ) نے چوتھی صدی ہجری میں ہی یہ وضاحت فرمادی تھی کہ ہند کے ساتھ ساتھ عرب، فارس اور روم کی اقوام جادو کی حقیقت پر متفق ہیں۔ (۱) تیسرے یہ کہ عقل پرستوں کے علاوہ آج بھی مغرب میں جادو کے قائل موجود ہیں (بالخصوص یہود و نصاریٰ) اور اس کی ایک بڑی وجہ یہ ہے کہ ان کی مذہبی کتب میں بھی جادو کو بطور ایک حقیقت کے ذکر کیا گیا ہے۔ نیز اس بات کی تائید اہل مغرب کے باں معروف ان قصوں کہانیوں سے بھی ہوتی ہے جن میں جادو جنات کا تذکرہ ہے جیسا کہ انگلینڈ (England) کے جنوب مغرب میں ایک ملک ہے جس کا نام کارن وال (Cornwall) ہے۔ آرٹھوری این داستانوں (Arthurian Legend) (۲) کے مطابق اس ملک میں سمندر کے کنارے پر ایک بہت بڑی غار ہے جہاں مرن (Merlin) (۳) جادوگر کا بھوت اکثر آیا جایا کرتا تھا اور جب بھی سمندر کی کوئی

(۱) [کمافی شرح السنۃ (۱۸۷/۱۲-۱۸۸)]

(۲) [یہ کہانیوں اور افسانوں کا ایک مجموعہ ہے جو مختلف زبانوں میں موجود ہے۔ ان افسانوں کا تعلق برطانیہ کے پر افسانہ بادشاہ کنگ آرٹھر (King Arthur) (Encyclopedia Encarta) سے ہے۔]

(۳) [کنگ آرٹھر کا محافظ اور اسے مفید مشورے دینے والا جادوگر۔]

لہر اٹھتی اور اس غار سے پانی بہتا تو وہ بڑی بھی انک آوازیں نکالا کرتا تھا۔<sup>(۱)</sup>

### حکایاتی ملائیشیم پر حبادو ہوا تھا؟

#### حدیث صحیح بخاری

نبی کریم ﷺ پر جادو ہوا تھا اس کے متعلق صحیح بخاری میں ایک طویل حدیث موجود ہے اور کچھ کمی بیشی کے ساتھ یہی روایت دیگر کتبِ حدیث میں بھی موجود ہے۔ اس کی صحت میں کوئی شبہ نہیں۔ یہی باعث ہے کہ متعدد محدثین نے اسے اپنی اپنی کتب میں نقل فرمایا ہے۔ اور جس طرح یہ حدیث سند کے اعتبار سے صحیح ترین درجہ پر ہے جسے قطعاً چیخ نہیں کیا جاسکتا اسی طرح یہ حدیث اپنے معنی و مفہوم میں بھی واضح ہے جس میں کسی بھی قسم کی تاویل کی گنجائش نہیں اور اس میں یہ صراحت موجود ہے کہ نبی ﷺ پر جادو ہوا تھا۔ اس حدیث کے الفاظ آئندہ سطور میں ملاحظہ فرمائیے۔

حضرت عائشہؓ بیان فرماتی ہیں کہ ﴿سَحَرَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ رَجُلٌ مِنْ بَنْيِ زُرِيقٍ يُقَالُ لَهُ لَبِيدُ بْنُ الْأَعْصَمِ حَتَّىٰ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ أَنَّهُ يَفْعَلُ الشَّيْءَ وَمَا فَعَلَهُ حَتَّىٰ إِذَا كَانَ ذَاتَ يَوْمٍ أَوْ ذَاتَ لَيْلَةٍ وُهُوَ عِنْدِي لَكِنَّهُ دَعَا وَ دَعَا قَالَ يَا عَائِشَةُ أَشَعَرْتِ أَنَّ اللَّهَ أَفْتَانَنِي ... قُدْ عَافَانِيَ اللَّهُ فَكَرِهْتُ أَنْ أُثُورَ عَلَى النَّاسِ فِيهِ شَرًا فَأَمَرَ بِهَا فَدُفِنتُ﴾

”بنی زریق کے ایک (یہودی) شخص لبید بن اعصم نے رسول اللہ ﷺ پر جادو کر دیا تھا اور اس کی وجہ سے آپ کسی چیز کے متعلق خیال کرتے کہ آپ نے وہ کام کیا ہے حالانکہ آپ نے وہ کام نہ کیا ہوتا۔ ایک دن یا (راوی نے بیان کیا کہ) ایک رات آپ میرے ہاں تشریف رکھتے تھے اور مسلسل دعا کر رہے تھے۔ پھر آپ نے فرمایا عائشہ! تمہیں معلوم ہے جو بات میں اللہ سے پوچھا رہا تھا، اس نے اس کا جواب مجھے دے دیا۔ میرے پاس دو (فرشتے جبریل اور میکائیل ﷺ) آئے۔ ایک میرے سر کی طرف کھڑا ہو گیا اور دوسرا میرے پاؤں کی طرف۔ ایک نے اپنے دوسرے ساتھی سے پوچھا ان صاحب کی کیا بیماری ہے؟ دوسرے نے کہا کہ ان پر جادو ہوا ہے۔ ایک نے پوچھا کس نے جادو کیا ہے؟ جواب دیا کہ لبید بن اعصم نے۔ پوچھا کس چیز میں؟ جواب دیا کہ کنگھے اور سر کے بال میں جوز کھجور کے خوشے میں رکھے ہوئے ہیں۔ سوال کیا اور یہ جادو ہے کہاں؟ جواب دیا کہ زروان کے کنوئیں میں۔ پھر آپ ﷺ اس کنوئیں پر اپنے چند صحابہ کے ساتھ تشریف لے گئے اور جب واپس آئے تو فرمایا عائشہ! اس کا پانی ایسا (سرخ) تھا جیسے مہندی کا نچوڑ ہوتا ہے اور اس کے کھجور کے درختوں کے سر (اوپر کا حصہ) شیطان کے

سرود کی طرح تھے۔ میں نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! آپ نے اس جادو کو باہر کیوں نہیں کر دیا۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے اس سے عافیت دے دی اس لیے میں نے مناسب نہیں سمجھا کہ اب میں خواہ مخواہ لوگوں میں اس برائی کو پھیلاؤں۔ پھر آپ نے اس جادو کا سامان (کنگھی بال وغیرہ) اسی میں دفن کر دیا۔<sup>(۱)</sup>

ایک دوسری روایت میں یہ اضافہ بھی ہے کہ نبی کریم ﷺ پر ہونے والے جادو کے اثر کو زائل کرنے کے لئے معوذ تین سورتیں نازل کی گئیں۔ چنانچہ اس میں یہ لفظ ہیں کہ ﴿فَاتَاهُ جِبْرِيلُ فَنَزَّلَ عَلَيْهِ بِالْمُعَوذَتِينَ﴾ ”پھر حضرت جبریل علیہ السلام معوذ تین سورتیں لے کر آپ ﷺ کے پاس تشریف لائے (اور آپ سے کہا کہ فلاں یہودی نے آپ پر جادو کیا ہے)۔<sup>(۲)</sup>

### اہل علم کی آراء

درج بالا صحیح حدیث کو پیش نظر رکھتے ہوئے متعدد کبار علماء نے یہی رائے اختیار کی ہے کہ نبی کریم ﷺ پر جادو ہوا تھا اور جو لوگ اس حدیث کو منصب نبوت کے منافی سمجھتے ہوئے اس کا انکار کرتے ہیں وہ غلطی پر ہیں۔ البتہ یہ بات ذہن نشین ہونی چاہیے کہ یہ جادو ایسا نہیں تھا کہ جو نبوت یا وحی و شریعت کے کسی امر میں خلل انداز ہوا ہو (مثلاً آپ ﷺ قرآن کی کوئی آیت بھول گئے ہوں یا نماز چھوڑ دی ہو یا جو وحی نازل نہیں ہوئی آپ نے اسے بطور وحی بیان کر دیا ہو وغیرہ وغیرہ) بلکہ محض اس جادو کا اثر آپ کی ذات (یا جسمانی) حد تک ہی محدود تھا۔ مثلاً آپ نے کوئی کام نہیں کیا ہوتا تھا لیکن آپ گمان کرتے تھے کہ آپ وہ کام کر چکے ہیں، اسی طرح آپ کو گمان ہوتا کہ آپ اپنی ازواج کے پاس گئے ہیں حالانکہ آپ ان کے پاس نہیں گئے ہوتے تھے وغیرہ وغیرہ۔ اس سلسلے میں مزید توضیح کے لیے اہل علم کی چند تشرییحات، اقوال اور آراء حسب ذیل ہیں، ملاحظہ فرمائیے:

○ امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ : کچھ لوگوں نے نبی ﷺ پر ہونے والے جادو کا انکار کیا ہے اور کہا ہے کہ ایسا ممکن ہی نہیں کیونکہ یہ نقص ہے۔ لیکن ان کا یہ دعویٰ بالکل غلط ہے کیونکہ آپ ﷺ پر جادو ہوا ہے۔ اور یہ ایسے ہی ہے جیسے آپ کو دیگر جسمانی امراض لاحق ہوتے تھے۔ اسی طرح یہ جادو بھی ایک مرض ہی ہے۔ مزید برآں جیسے آپ کو زہر کے ذریعے تکلیف پہنچی تھی اسی طرح جادو کے ذریعے بھی تکلیف پہنچی۔ چنانچہ صحیحین میں حضرت عائشہؓ کا بیان ہے کہ نبی ﷺ پر جادو ہوا تھا۔ جس کا اثر یہ تھا کہ آپ گمان کرتے کہ آپ اپنی بیویوں کے پاس گئے ہیں لیکن درحقیقت آپ نہیں گئے ہوتے تھے اور یہ جادو کی سب سے سخت صورت ہے۔<sup>(۳)</sup>

(۱) [بخاری (۵۷۶۲) کتاب الطب : باب السحر ، طبرانی کبیر (۵۰۱۶) احمد (۶۲۰۵۷۱۶)]

(۲) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۲۷۶۱) طبرانی کبیر (۲۰۱۱۵) حاکم (۳۶۰۱۴)]

(۳) [زاد المعاد (۱۱۳۱۴)]

○ امام بفوی رضی اللہ عنہ: درج بالا صحیح بخاری کی حدیث کے متعلق فرماتے ہیں کہ ﴿هذا حَدِيثٌ مُتَفَقٌ عَلَى صَحَّتِهِ ... وَقَوْلُهَا طِبٌ أَنْسٌ سِحْرٌ ...﴾ ”اس حدیث کی صحت پر اتفاق ہے... حدیث کے لفظ طب سے مراد جادو ہے۔ کہا جاتا ہے کہ رجل مطبوب یعنی وہ شخص جو جادو زده ہے۔ جادو کے علاج کو کنایۃ طب بھی کہا جاتا ہے... بیماری کے علاج کو طب کہا جاتا ہے اور جادو کے علاج کو بھی کیونکہ جادو سب سے بڑی بیماری ہے۔<sup>(۱)</sup>

○ امام شعلبی رضی اللہ عنہ: تفسیر میں نقل فرماتے ہیں کہ حضرت ابن عباس اور حضرت عائشہؓ کا بیان ہے کہ ایک یہودی لڑکا رسول اللہ ﷺ کی خدمت کیا کرتا تھا۔ یہودی چپکے چپکے اس کے پاس آتے رہے۔ بالآخر اس لڑکے نے نبی ﷺ کی کنگھی سے نکلے ہوئے بالوں اور کنگھی کے چند دندانوں کو حاصل کر کے یہودیوں کو دے دیا اور پھر انہوں نے اس میں جادو کر دیا۔<sup>(۲)</sup>

○ امام قرطبی رضی اللہ عنہ: فرماتے ہیں کہ ﴿أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ لَمَّا حَلَ السَّحْرَ إِنَّ اللَّهَ شَفَاعَانِي ...﴾ ”جب نبی ﷺ سے جادو ختم ہوا تو آپ نے فرمایا ﴿إِنَّ اللَّهَ شَفَاعَانِي﴾ ”اللہ تعالیٰ نے مجھے شفاعة طافرما دی۔“ اور شفافر صرف اسی صورت میں ہوتی ہے جب (پہلے مرض موجود ہوا اور پھر وہ) ختم ہو جائے۔ لہذا ثابت ہوا کہ آپ ﷺ پر جادو ہوا تھا اور یہ کتاب و سنت کے قطعی دلائل سے بھی ثابت ہے اور اس پر اہل علم کا اجماع بھی ہے۔ اس کے برعکس معتزلہ وغیرہ جنہوں نے جادو کا انکار کیا ہے ان کی بات قابل اعتبار نہیں کیونکہ جادو کا عمل پہلے زمانوں سے موجود تھا اور پھیل چکا تھا لیکن صحابہ و تابعین میں سے کسی نے بھی اس کا انکار نہیں کیا۔<sup>(۳)</sup>

○ امام ابن جریر طبری رضی اللہ عنہ: روایت بیان فرماتے ہیں کہ جبریل علیہ السلام نبی ﷺ کے پاس آئے اور دریافت کیا، اے محمد! کیا آپ کو کوئی شکایت (یعنی تکلیف) ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا، ہاں۔ یہ سن کر جبریل علیہ السلام نے ان الفاظ میں دم کیا ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ مِنْ كُلِّ دَاءٍ يُوْذِيْكَ وَمِنْ شَرِّ كُلِّ حَاسِدٍ وَعَيْنٍ ، اللَّهُ يَشْفِيْكَ﴾ ”میں تمہیں اللہ کے نام کے ساتھ دم کرتا ہوں، ہر اس مرض سے جو آپ کو تکلیف دے اور ہر حسد کرنے والے کے شر اور نظر بد سے، اللہ آپ کو شفادے۔“

غالباً یہ شکایت آپ کو جادو کے دن تھی، بعد ازاں اللہ تعالیٰ نے آپ کو شفاعة طافرما دی اور یہودی جادوگروں کا مکرانی پرلوٹا دیا (محمد نسیب الرفاعی نے یہ ذکر فرمایا ہے)۔<sup>(۴)</sup>

○ حافظ ابن حجر رضی اللہ عنہ: علامہ مازری رضی اللہ عنہ کے حوالے سے نقل فرماتے ہیں کہ ﴿أَنَّكَرَ بَعْضُ الْمُبَتَدِعَةِ هَذَا الْحَدِيثَ وَزَعَمُوا أَنَّهُ يَحْطُطُ مَنْصَبَ النُّبُوَّةِ ...﴾ ”بعض بعدتی حضرات نے اس حدیث

(۱) [شرح السنۃ (۱۸۶/۱۲)]

(۲) [کما فی تيسیر العلی القدیر (۵۷۰/۴)]

(۳) [تفسیر قرطبی (۴۶/۲)]

(۴) [تيسیر العلی القدیر (۵۷۱/۴)]

کا انکار کیا ہے اور یہ خیال کیا ہے کہ نبی ﷺ پر جادو کا اثر ہونا منصبِ نبوت کے منافی ہے۔ ان کے باطل گمان کے مطابق ایسی تمام احادیث قابل تردید ہیں جن میں آپ ﷺ پر جادو ہونے کا ذکر ہے کیونکہ ان کے مطابق اگر ان روایات کو تسلیم کر لیا جائے تو کئی شرعی مسائل میں خلل واقع ہوتا ہے جیسا کہ اس بنیاد پر یہ کہا جاسکتا ہے کہ آپ ﷺ نے یہ گمان کیا ہو کہ آپ جبریل علیہ السلام کو دیکھ رہے ہیں حالانکہ درحقیقت نہ دیکھ رہے ہوں یا آپ کا گمان ہو کہ وحی نازل ہو رہی ہے اور حقیقت میں ایسا نہ ہو...۔

امام مازری رضی اللہ عنہ ان تمام اعتراضات کو مردود قرار دیتے ہیں، ان کا کہنا ہے کہ آپ ﷺ کا پیغام پہنچانے میں معصوم عن الخطأ تھے، لہذا آپ نے مکمل صداقت کے ساتھ پیغام پہنچایا۔ جیسا کہ مجزات بھی آپ کی صداقت کے گواہ ہیں۔ لہذا ان دلائل اور گواہوں کے برخلاف کچھ بھی تسلیم نہیں کیا جائے گا۔ تاہم آپ ﷺ بعض دنیوی امور میں جن کا منصب رسالت سے کوئی تعلق نہیں، جو جادو سے متاثر ہوئے تو وہ ایسے ہی تھا جیسے آپ کو مختلف امراض (بخار وغیرہ) لاحق ہوتے تھے۔ لہذا یہ تو تسلیم کیا جاسکتا ہے کہ آپ دنیوی امور میں جادو سے متاثر ہوئے تھے مثلاً آپ کو یہ گمان ہوتا کہ ایسا ہوا ہے لیکن فی الواقع ایسا نہیں ہوا ہوتا تھا۔ لیکن یہ تسلیم نہیں کیا جاسکتا کہ آپ دینی امور میں بھی جادو سے متاثر ہوئے تھے کیونکہ دینی امور میں آپ معصوم عن الخطأ تھے۔<sup>(۱)</sup>

○ امام خطابی رضی اللہ عنہ: فرماتے ہیں کہ ﴿قَدْ أَنْكَرَ قَوْمٌ مِّنْ أَصْحَابِ الطَّبَائِعِ السُّحْرِ وَابْطَلُوا حَقِيقَتَهُ ...﴾ "بعض طبیعتوں کے مہرین نے جادو کا انکار کیا ہے اور اس کی حقیقت کو باطل کہا ہے۔ اور کچھ اہل کلام نے اس حدیث پر اعتراض کیا ہے اور کہا ہے کہ بالفرض اگر یہ تسلیم کر لیا جائے کہ رسول اللہ ﷺ پر جادو ہوا تھا تب بھی اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ وحی و شریعت پر بھی اس کا اثر ہوا ہو کیونکہ اگر ایسا ہوتا تو ساری امت گمراہ ہو جاتی۔ اس (جادو کی حقیقت کو باطل کہنے والوں) کا جواب یہ ہے کہ جادو ایک حقیقت ہے اور ثابت ہے۔ عرب، ہندو فارس کی متعدد اقوام اور بعض رومی اقوام کا جادو کی موجودگی پر اتفاق ہے...۔ لہذا جادو کا انکار سوائے جہالت کے کچھ حیثیت نہیں رکھتا۔ علاوہ ازیں جادو کے اثبات سے شریعت میں نقش وغیرہ کا دعویٰ بھی درست نہیں۔ کیونکہ جادو کا تعلق بعض انبیاء کے جسموں سے ہوتا ہے کیونکہ وہ بھی انسان ہیں اس لیے جیسے دوسرے لوگ بیمار ہو سکتے ہیں وہ بھی ہو سکتے ہیں۔ ان کے جسموں میں جادو کا اثر زہر اور قتل سے بڑھ کر نہیں ہوتا۔ ان کا امراض میں بتلا ہونا، زکر یا غایلہ اور ان کے بیٹے کا قتل کیا جانا اور ہمارے پیغمبر ﷺ کو خیر میں زہر دیا جانا ناقابل انکار حقائق ہیں۔ تاہم اللہ تعالیٰ نے انہیں جو شریعت دے کر بھیجا تھا اس میں وہ معصوم تھے اور اللہ تعالیٰ کی حفاظت میں تھے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ حفاظت اس لیے تھی تاکہ وحی و شریعت میں کسی قسم کی تبدیلی یا بگاڑ پیدا نہ ہو۔

سکے... لہذا نبی ﷺ پر جادو کا اثر ہونا آپ کی نبوت و شریعت کے لیے بالکل باعثِ نقصان نہیں۔<sup>(۱)</sup>

○ **قاضی عیاض رضی اللہ عنہ:** «وَالسَّحْرُ مَرَضٌ مِّنَ الْأَمْرَاضِ وَعَارِضٌ مِّنَ الْعِلَلِ يَجُوزُ عَلَيْهِ كَانُوا عَالِمِينَ كَانُوا عَالِمِينَ مِمَّا لَا يُنَكِّرُ ...» ”جادو بھی ایک بیماری ہے جس میں آپ ﷺ بتلا ہو سکتے ہیں بعینہ جیسے دوسری بیماریوں کا انکار نہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی وہ منصبِ نبوت کے لیے کسی نقص یا عیب کا باعث ہیں۔ اور (جادو کے اثر سے) آپ کا یہ گمان کرنا کہ آپ نے کچھ کیا ہے جبکہ فی الواقع آپ نے کچھ نہ کیا ہوتا تھا تو یہ ایسی چیز ہے جس میں آپ کی صداقت کا کوئی تعلق نہیں۔ آپ کی صداقت پر تواضع دلائل موجود ہیں اور آپ کے معصوم عن الخطأ ہونے پر بھی امت کا اجماع ہے۔ اور جہاں تک آپ پر جادو کے اثر کا تعلق ہے تو وہ صرف دنیوی معاملات میں تھا جن کے لیے نہ تو آپ مبعوث کیے گئے تھے اور نہ ہی ان میں آپ کو کوئی استثناء حاصل تھا بلکہ ان دنیوی امور میں آپ بھی دوسرے انسانوں کی طرح آفات کا شکار ہوتے تھے۔ لہذا دنیوی امور میں یہ بعینہ نہیں کہ آپ خلافِ حقیقت کچھ سوچیں یا خیال کریں کیونکہ کچھ دیر بعد ہی آپ پر حقیقت واضح بھی ہو جاتی تھی۔<sup>(۲)</sup>

○ **سابق مفتی اعظم سعودیہ شیخ ابن باز رضی اللہ عنہ:** رسول اللہ ﷺ پر جادو و ثابت ہے البتہ اس کا اثر رسالت کے کسی معاملے پر نہیں ہوا تھا، بلکہ اس کی تاثیر تو محض آپ (کی ذات) اور آپ کے اہل خانہ سے متعلقہ معاملات تک محدود تھی جیسا کہ صحیحین میں ہے۔<sup>(۳)</sup>

### نبی ﷺ پر جادو کے منکرین اور ان کے اعتراضات

صحیح بخاری کی واضح حدیث اور درج بالا کبار علماء کی تصریحات کے برخلاف کچھ حضرات نے نبی ﷺ پر جادو کا انکار کیا ہے، ان میں سے چند ایک کا بیان حسب ذیل ہے:

○ **معتزہ:** نبی ﷺ پر جادو کا انکار کرنے والے ایک تو معتزلہ ہیں جیسا کہ امام قرطبی رضی اللہ عنہ نے نقل فرمایا ہے۔<sup>(۴)</sup> وہ اسے آپ کی عصمت کے خلاف سمجھتے ہیں، ان کی دلیل قرآن کریم کی یہ آیت ہے ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ﴾ [المائدۃ: ۶۷] ”اور اللہ تعالیٰ آپ کو لوگوں سے بچائے گا۔“

○ **ابو بکر احمد رضی اللہ عنہ:** انہوں نے بیان کیا ہے کہ ﴿أَنَّ حَدِيثَ سِحْرِهِ مَرْوِيٌّ هُنَا مَتْرُوكٌ لِمَا يَلْزَمُهُ مِنْ صِدْقٍ قَوْلُ الْكَفَرَةِ أَنَّهُ مَسْحُورٌ وَهُوَ مُخَالِفٌ لِنَصْرِ الْقُرْآنِ حَيْثُ أَكْذَبَهُمُ اللَّهُ﴾ ”نبی ﷺ پر جادو کے جانے کی حدیث متروک ہے کیونکہ اس سے کافروں کی یہ بات صحیح ثابت ہوتی ہے کہ آپ ﷺ پر جادو کیا ہوا ہے۔ اور یہ نص قرآنی کے بھی خلاف ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان (کافروں) کو

(۱) [کما فی شرح السنۃ للبغوی (۱۸۸-۱۸۷/۱۲)]

(۲) [کما فی شرح السنۃ للبغوی (۱۸۸-۱۸۷/۱۲)]

(۳) [تفسیر قرطبی (۴۶/۲)]

(۴) [التعليق المفيد (ص: ۱۴۲)]

جوہا قرار دیا ہے (جنہوں نے یہ کہا تھا کہ نبی ﷺ پر جادو کیا ہوا ہے)۔<sup>(۱)</sup>

○ علامہ جمال الدین قاسمی رحمۃ اللہ علیہ: اپنی تفسیر [محاسن التاویل] میں نقل فرماتے ہیں کہ «وَلَا غَرَابَةَ فِي أَنَّ لَا يَقْبِلَ هَذَا الْخَبَرَ ...» "اس (نبی ﷺ پر جادو کے متعلق) خبر کو قبول نہ کرنے میں کوئی تعجب کی بات نہیں اگرچہ یہ صحیح کتب حدیث میں مروی ہے، اس لئے کہ ان کتب میں نقل کی جانے والی ہر روایت سن دیا متن کے نقد سے سالم نہیں جیسا کہ رائخ علمایہ بات بخوبی جانتے ہیں۔"<sup>(۲)</sup>

○ سید قطب رحمۃ اللہ علیہ: نبی ﷺ پر جادو کی روایات کے متعلق فرماتے ہیں کہ «وَلَكِنْ هَذِهِ الرَّوَايَاتُ تُخَالِفُ أَصْلَ الْعِصْمَةِ النَّبِيَّيَّةِ فِي الْفِعْلِ وَالتَّبْلِيغِ ...» "(اگرچہ یہ روایات صحیح ہیں) لیکن قول فعل میں عصمتِ نبوی کے خلاف ہیں اور ان کی بنیاد پر اعتقاد بھی درست نہیں کیونکہ آپ ﷺ کا ہر فعل اور ہر قول سنت و شریعت کا درجہ رکھتا ہے۔ اسی طرح یہ روایات قرآن کے بھی متصادم ہیں کیونکہ قرآن نے رسول اللہ ﷺ سے جادو کی نفی کی ہے اور ان مشرکین کی تکذیب کی ہے جو آپ پر یہ جھوٹ باندھا کرتے تھے (کہ آپ پر جادو کیا گیا ہے)۔ (نیز یہ روایات اخبار آحاد ہیں) اور اخبار آحاد سے اعتقادی مسائل اخذ نہیں کیے جاتے کیونکہ اعتقادی مسائل کے لیے مرجع قرآن ہے اور اصول اعتقاد میں حدیث کا متواتر ہونا شرط ہے جبکہ یہ روایات متواتر نہیں۔"<sup>(۳)</sup>

○ شیخ محمد عبدہ رحمۃ اللہ علیہ: فرماتے ہیں کہ «وَقَدْ ذَهَبَ كَثِيرٌ مِّنَ الْمُقْلَدِينَ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ مَا النُّبُوَّةُ وَلَا يَنْبَغِي لَهَا إِلَى أَنَّ الْخَبَرَ بِتَأْثِيرِ السُّحْرِ قَدْ صَحَّ ... وَهُوَ مِمَّا يَصُدُّ فِيهِ الْمُشْرِكُونَ : إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُورًا» [الفرقان: ۸]<sup>(۴)</sup> "بہت سے مقلد حضرات جو نہیں سمجھتے کہ نبوت کیا ہے اور کیا اس کے لائق ہے، یہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ (نبی ﷺ پر) جادو کی تاثیر والی روایت صحیح ہے... حالانکہ یہ روایت تو مشرکین کی اس بات کی تصدیق کرتی ہے کہ "نہیں تم پیروی کرتے مگر ایسے آدمی کی جو جادو کیا ہوئے۔"<sup>(۵)</sup>

○ محمد امین شیخو: ان کا کہنا ہے کہ «إِنَّ كُلَّ مَا قِيلَ عَنِ الرَّسُولِ الْكَرِيمِ عَلَيْهِ السَّلَامُ مِنْ أَنَّهُ سُحْرٌ وَبَقِيَ تَحْتَ تَأْثِيرِ السُّحْرِ ...» "رسول اللہ ﷺ کے متعلق ایسا جو کچھ بھی کہا گیا ہے کہ آپ پر جادو کیا گیا اور کئی ماہ آپ جادو اور شیاطین کے زیر اثر ہے، یہ محض ذلیل یہودیوں کی دسیسہ کاری ہے، اس لیے کہ رسول اللہ ﷺ نے انہیں ان کی خیانتوں کی وجہ سے جزیرہ عرب سے باہر نکلوادیا تھا۔"<sup>(۶)</sup>

(۱) [نقلہ النبوی فی المجموع (۲۴۳/۱۹)]

(۲) [محاسن التاویل للقاسمی (تحت سورۃ الفلق: آیت ۴)]

(۳) [تفسیر فی ظلال القرآن (۱۳۳/۸)]

(۴) [نقلہ الشیخ علی بن نایف الشحود فی 'المفصل فی الرد علی شبہات اعداد الاسلام (۳۷۵/۱۰)]

(۵) [کشف خفایا علوم السحر (ص: ۲۴۷-۲۴۸)]

○ ڈاکٹر قمر زمان: اپنے ایک مضمون (رسول اللہ ﷺ پر جادو کی حقیقت) میں رقمطراز ہیں کہ ”یہ عقیدہ کہ رسالت مآب (ﷺ) پر جادو ہوا تھا ایک ایسا عقیدہ ہے کہ جس کی وجہ سے نہ صرف رسالت مآب کی کردار کشی کی گئی ہے بلکہ ساتھ ساتھ مسلمان کے ایمان پر بھی ضرب لگائی گئی ہے۔ مسلمانوں کو یہ بات دراصل اس لیے باور کرائی جاتی ہے کہ یہ ثابت کیا جاسکے کہ جو کچھ رسالت مآب نے کہا وہ ہو سکتا ہے جادو کے زیر اثر کہا ہو۔ یعنی قرآن کی حقانیت کو مشکوک کرنے کی سازش کی گئی ہے۔“<sup>(۱)</sup>

درج بالا اور دیگر معتبر ضمین نے صحیح بخاری کی حدیث کو رد کرنے کے لیے جن امور کو پیش نظر رکھا ہے ان کا خلاصہ حسب ذیل ہے:

\* یہ حدیث منصب نبوت کے منافی ہے۔

\* یہ حدیث قرآن کے خلاف ہے۔

\* جادو شیطانی عمل ہے اور شیطان کا والد کے بندوں پر کوئی غلبہ نہیں جیسا کہ قرآن میں ہے کہ ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ﴾ [بنی اسرائیل : ۶۵] لہذا نبی ﷺ پر جادو نہیں ہوا۔

\* یہ مسئلہ اعتقادی ہے اور اعتقادی مسئلہ خبر واحد سے ثابت نہیں ہوتا، جبکہ جادو کی احادیث خبر واحد ہیں۔

\* اگر بالفرض نبی ﷺ پر جادو ہوا بھی تھا تو آپ نے جادوگر کو قتل کیوں نہ کرایا۔ حالانکہ جادوگر کی سزا قتل ہے جیسا کہ شرعی طور پر یہ ثابت ہے۔

\* نبی ﷺ پر جادو والی بات یہود نے گھڑی ہے کیونکہ آپ نے انہیں جلاوطن کر دیا تھا۔  
ان تمام اعتراضات کے بالترتیب جوابات آئندہ سطور میں ملاحظہ فرمائیے۔

### اعتراضات کے جوابات

① اعتراض: یہ حدیث منصب نبوت کے منافی ہے۔

1- اس کے متعلق اولاً تو یہ یاد رہنا چاہیے کہ کسی بھی نبی پر جادو کا اثر ہونا اس حدیث سے ہی نہیں بلکہ قرآن سے بھی ثابت ہے۔ جیسا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے متعلق ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿فَإِذَا حِبَّ الْهُمْ وَعِصِيَّهُمْ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِنْ سُحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْغِيٌ﴾<sup>66</sup> فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيْفَةً

مُوسیٰ<sup>67</sup> قُلْنَا لَا تَخْفِ فِإِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى﴾<sup>68</sup> [طہ: ۶۸-۶۶] ”پھر ان کے جادو کے اثر سے ان

(موسیٰ علیہ السلام) کو ایسے معلوم ہونے لگا کہ ان کی رسیاں اور لاثھیاں دوڑ بھاگ رہی ہیں۔ پس موسیٰ علیہ السلام نے اپنے دل میں ڈر محسوس کیا۔ ہم نے (بذریعہ وحی) فرمایا کہ ڈر و مت، یقیناً تم ہی غالب رہو گے۔“

معلوم ہوا کہ موسیٰ علیہ السلام پر جادو کا اثر ہوا تھا۔ اسی لیے انہیں رسیاں اور لاثھیاں دوڑتی ہوئی محسوس ہونے لگیں۔ اب اگر ہم یہ کہیں کہ جادو ہونا منصب نبوت کے منافی ہے تو ہمیں اس قرآنی آیت کا بھی انکار کرنا پڑے گا۔ لہذا حقیقت یہی ہے کہ موسیٰ علیہ السلام پر جیسے اولو العزم پیغمبر کی طرح حضرت محمد ﷺ پر بھی جادو کا امکان ہے اور اسی کا بیان حدیث شریف میں ہے۔

2۔ اور اگر کوئی یہ کہے کہ نبی ﷺ پر جادوئی اثر ہونے کی صورت میں یہ بات لازمی ہے کہ آپ سے کسی دینی معاملے میں، وحی سننے یا آگے پہنچانے میں یا کسی اور شرعی کام میں غلطی ضرور سرزد ہوتی جبکہ ایسا نہیں ہوا۔ تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ آپ پر جادو بھی نہیں ہوا۔

اس بارے میں یہ یاد رہے کہ اس جادو کا اثر آپ ﷺ پر محض جسمانی طور پر ہوا تھا جس کا تعلق (مختلف امراض کی طرح) آپ کی ذات کی حد تک تو تھا لیکن دینی معاملات اور تبلیغ دین سے متعلقہ امور کے ساتھ اس کا کوئی تعلق نہ تھا۔ جس شریعت کے ساتھ آپ کو میتوث کیا گیا تھا اس میں آپ معصوم تھے اور ہمه وقت اللہ کی نگرانی میں تھے، لہذا آپ پر جادو کا اثر ہونا آپ کی نبوت و شریعت کے لیے قطعاً باعثِ نقصان نہیں تھا۔ امام خطابی،<sup>(۱)</sup> علامہ مازری<sup>(۲)</sup> اور قاضی عیاض<sup>(۳)</sup> جعفر التیم نے یہی وضاحت فرمائی ہے۔

مولانا مودودی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کی وضاحت یوں فرمائی ہے کہ ”اس جادو کا اثر نبی ﷺ پر ہوتے ہوتے پورا ایک سال لگا، دوسری ششماہی میں کچھ تغیر مزاج محسوس ہونا شروع ہوا، آخری چالیس دن سخت اور آخری تین دن زیادہ سخت گزرے۔ مگر اس کا زیادہ سے زیادہ جواہر حضور ﷺ پر ہوا وہ بس یہ تھا کہ آپ گھلتے چلے جا رہے تھے۔ کسی کام کے متعلق خیال فرماتے کہ وہ کر لیا ہے مگر نہیں کیا ہوتا تھا۔ اپنی ازواج کے متعلق خیال فرماتے کہ آپ ان کے پاس گئے ہیں مگر نہیں گئے ہوتے تھے۔ اور بعض اوقات آپ کو اپنی نظر پر بھی شبہ ہوتا تھا کہ کسی چیز کو دیکھا ہے مگر نہیں دیکھا ہوتا تھا۔ یہ تمام اثرات آپ کی ذات تک محدود رہے حتیٰ کہ دوسرے لوگوں کو یہ معلوم تک نہ ہو سکا کہ آپ پر کیا گزر رہی ہے۔ رہی آپ کے نبی ہونے کی حیثیت تو اس میں آپ کے فرائض کے اندر کوئی خلل واقع نہ ہونے پایا۔ کسی روایت میں یہ نہیں کہ اس زمانے میں آپ قرآن کی کوئی آیت بھول گئے ہوں یا کوئی آیت آپ نے غلط پڑھ دی ہو یا اپنی صحبتوں میں اور اپنے عظموں اور خطبوں میں آپ کی تعلیمات کے اندر کوئی فرق واقع ہو گیا ہو یا کوئی ایسا کلام آپ نے وحی کی حیثیت سے پیش کر دیا ہو جو فی الواقع آپ پر نازل نہ ہوا ہو یا آپ سے نماز چھوٹ گئی ہو اور اس کے متعلق بھی کبھی آپ نے سمجھ لیا ہو کہ پڑھ لی ہے مگر پڑھنی نہ ہو۔ ایسی کوئی بات معاذ اللہ پیش آ

(۱) [کما فی شرح السنۃ للبغوی (۱۸۷/۱۲)]

(۲) [فتح الباری (۲۲۷/۱۰)]

(۳) [کما فی الطب النبوی لابن القیم (ص: ۱۲۴)]

جائی تو دھوم مجھ جاتی اور پورا ملک عرب اس سے واقف ہو جاتا کہ جس نبی کو کوئی طاقت چلتی نہ کر سکتی تھی اسے ایک جادوگر کے جادو نے چلت کر دیا لیکن آپ کی حیثیت نبوت اس سے بالکل غیر متاثر رہی اور صرف اپنی ذاتی زندگی میں آپ اپنی جگہ اسے نخسوں کر کے پریشان ہوتے رہے... اس میں کوئی چیز ایسی نہیں ہے جو آپ کے منصب نبوت میں قادر ہو۔ ذاتی حیثیت سے اگر آپ کو ختمی کیا جا سکتا تھا جیسا کہ جنگ اُحد میں ہوا، اگر آپ گھوڑے سے گر کر چوت کھا سکتے تھے جیسا کہ احادیث سے ثابت ہے، اگر آپ کو بچھوکاٹ سکتا تھا جیسا کہ کچھ اور احادیث میں وارد ہوا ہے، اور ان میں سے کوئی چیز بھی اس تحفظ کے منافی نہیں ہے جس کا نبی ہونے کی حیثیت سے اللہ تعالیٰ نے آپ سے وعدہ کیا تھا، تو آپ اپنی ذاتی حیثیت میں جادو کے اثر سے بیمار بھی ہو سکتے تھے۔<sup>(۱)</sup>

3- تیسرے یہ کہ نبی ﷺ پر جادو ہونا اس لیے بھی ناممکن نہیں کیونکہ آپ بھی ایک انسان ہی تھے۔ جیسا کہ قرآن میں ہے کہ ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مُّثُلُكُمْ﴾ ”(اے پیغمبر!) کہہ دیجئے کہ میں بھی تمہاری طرح ایک انسان ہی ہوں۔“ [الکهف : ۱۱۰] لہذا دوسرا نکان انسانوں کی طرح آپ کو امراض یا تکالیف کا لاحق ہونا کچھ بعید نہیں۔ یہی باعث ہے کہ آپ مختلف اوقات میں بیمار بھی ہوئے جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ ﴿فَلَمَّا مَرِضَ النَّبِيُّ ﷺ دَخَلَتْ فَاطِمَةُ...﴾ ”جب نبی ﷺ بیمار ہوئے تو فاطمہ ؓ تشریف لائیں۔“<sup>(۲)</sup> واضح رہے کہ آپ ﷺ پر جادو کا اثر بھی بیماری کی ہی ایک قسم تھی۔ جیسا کہ عافظ ابن حجر ؓ نے علامہ مازری ؓ کے حوالے سے نقل فرمایا ہے کہ درحقیقت یہ نقصان اس جنس سے تھا جو آپ ﷺ کو تمام امراض کے ضرر کی صورت میں پہنچتا تھا، مثال کے طور پر بولنے میں کمزوری کا احساس یا بعض کاموں کو نہ کر سکنا وغیرہ وغیرہ۔<sup>(۳)</sup>

② اعتراض : یہ حدیث قرآن کے خلاف ہے۔ کیونکہ قرآن میں ہے کہ مشرکین نبی ﷺ پر الزام لگایا کرتے تھے کہ آپ پر جادو کیا گیا ہے لیکن اللہ تعالیٰ نے انہیں جھوٹا قرار دیا۔ اور اگر اس حدیث کو صحیح مان لیا جائے تو مشرکین کی بات صحیح ثابت ہو جاتی ہے (کہ اس شخص پر کسی نے جادو کر دیا ہے اسی لیے یہ نبوت و رسالت اور آخرت کے حساب و کتاب کے عجیب و غریب دعوے کرتا ہے) اور یوں قرآن کی مخالفت لازم آتی ہے۔

1- اس کا جواب یہ ہے کہ اگر مشرکین کے الزام اور حدیث عائشہ ؓ کا بغور جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ دونوں میں اصلاً کوئی تعارض ہے، ہی نہیں بلکہ ہمارے اپنے فہم میں ہی نقص ہے۔ کیونکہ قرآن میں مشرکین کے حوالے سے جس جادو کے الزام کا ذکر ہے اس کا تعلق وحی و رسالت سے ہے جبکہ حدیث میں جس جادو کا ذکر ہے اس کا تعلق وحی سے نہیں بلکہ محض آپ ﷺ کی ذات سے ہے۔ یعنی مشرکین نے آپ کو جادو زدہ اس وقت کہا

(۱) [تفہیم القرآن از مولانا مودودی (۵۵۶-۵۵۴/۶)]

(۲) [صحیح: صحیح ترمذی (۳۰۳۹) ترمذی (۳۸۷۲)]

جب آپ نے نبوت کا دعویٰ کیا۔ اس سے ان کا مقصود لوگوں کو متفکر کرنا تھا کہ یہ شخص جو رسالت و آخرت کی باتیں کر رہا ہے یہ اس پر جادوی اثر کا نتیجہ ہے، ان باتوں کا حقيقة سے کوئی تعلق نہیں۔ اور حدیث عائشہ رض کے مطابق آپ ﷺ پر جو جادو ہوا اس سے نبوت متاثر نہیں ہوئی تھی اور نہ ہی کبھی آپ نے عبادت میں کوتا ہی کی تھی بلکہ محض اس کا اثر جسمانی تھا (اس حوالے سے کچھ تفصیل گزشتہ اعتراض کے جواب کے تحت بھی گزر چکی ہے)۔ یوں قرآن اور حدیث کا ظاہری تعارض رفع ہو جاتا ہے۔

2- یہ بھی یاد رہنا چاہیے کہ مشرکین نے جب آپ ﷺ پر جادو زدہ ہونے کا الزام لگایا تھا وہ مکی دور تھا اور اللہ تعالیٰ نے ان کی تردید بھی فرمادی تھی لیکن جب حدیث عائشہ رض والا واقعہ پیش آیا تو آپ مدینہ ہجرت کر چکے تھے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یقیناً کفار کے الزام سے متعلقہ آیات اور آپ ﷺ پر جادو سے متعلقہ احادیث کے سیاق و سبق اور موقع محل میں بھی فرق ہے۔ لہذا دونوں میں کوئی تعارض نہیں۔

3- مزید برآں یہ بات بھی قابل غور ہے کہ جب حدیث عائشہ رض والا واقعہ پیش آیا تو مشرکین نے یہ شور کیوں نہ مچایا کہ ”دیکھا! ہم صحیح کہتے تھے کہ اس پر جادو کیا گیا۔ ہے۔“ اس واقعہ کے بعد مشرکین کی خاموشی یہ ثابت کرتی ہے کہ مکہ میں ان کا اعتراض محض نبوت و رسالت کے انکار کی غرض سے تھا ویسے وہ بھی تسلیم کرتے تھے کہ پیغمبر پر جادو کا اثر ہو سکتا ہے۔

شیخ ابن عثیمین رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اس اعتراض کا نہایت عمدہ جواب دیا ہے اور یہ ثابت کیا ہے کہ یہ حدیث قرآن کے خلاف نہیں۔ فرماتے ہیں کہ مشرکین نبی ﷺ کو وحی سے متعلقہ امور میں سحر زدہ کہتے تھے جبکہ جو جادو آپ پر ہوا تھا اس کا تعلق نہ تو وحی کے ساتھ تھا اور نہ ہی عبادات کے ساتھ۔ اس لیے یہ بالکل جائز نہیں کہ نصوص کا صحیح فہم نہ ہونے کی وجہ سے صحیح احادیث کی تکذیب کر دی جائے۔<sup>(۱)</sup>

**③ اعتراض:** جادو شیطانی عمل ہے اور شیطان کو اللہ کے بندوں پر کوئی غلبہ نہیں۔

اں کا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں شیطان سے مخاطب ہو کر جو یہ ذکر فرمایا ہے کہ ﴿إِنَّ عِبَادَيِّي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ﴾ [بنی اسرائیل: ۶۵] ”بیشک میرے سچے بندوں پر تیرا کوئی قابو یا غلبہ نہیں۔“ اس سے مراد یہ ہے کہ شیطان گناہ اور برائی کے کاموں کو مزین کر کے اللہ کے نیک بندوں کو کبھی گمراہ نہیں کر سکتا جیسا کہ ایک دوسری آیت میں ہے کہ شیطان نے اللہ تعالیٰ سے مخاطب ہو کر کہا تھا کہ ﴿لَا أُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ وَلَا عِبَادَكَ مِنْهُمْ الْمُخَلَّصُونَ [الحجر: ۳۹ - ۴۰] ”میں ضرور ان سب کو گمراہ کر دوں گا سوائے تیرے مخلص بندوں کے۔“ معلوم ہوا کہ پہلی آیت میں شیطانی تسلط کا مطلب یہ

(۱) [فقد العبادات (ص: ۵۹)]

ہے کہ وہ اللہ کے مخلص بندوں کو گمراہ کر کے برائی میں بتلانہیں کر سکتا۔ یہ مطلب نہیں کہ وہ انہیں جسمانی طور پر بھی کوئی تکلیف نہیں پہنچا سکتا۔

جبکہ اس کے برعکس قرآن کریم سے ہی ثابت ہوتا ہے کہ شیطان اللہ کے نیک بندوں کو بھی جسمانی طور پر افیت پہنچا سکتا ہے۔ جیسا کہ حضرت ایوب علیہ السلام کی دعا میں یہ الفاظ مذکور ہیں کہ ﴿أَنِّي مَسَنِيَ الشَّيْطَنُ بِنُصُبٍ وَعَذَابٍ﴾ [ص : ۱۴] ”بیشک مجھے شیطان نے رنج اور دکھ پہنچایا ہے۔“ اسی طرح موسیٰ علیہ السلام اولو العزم پیغمبر ہیں لیکن جب جادوگروں نے رسیاں پھینکیں تو جادو کے اثر سے انہیں بھی وہ دوڑتی ہوئی نظر آئے لگیں۔ (۱) بس اسی طرح کا اثر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی ہوا تھا کہ آپ کو خیال گزرتا کہ آپ نے کوئی کام کر لیا ہے لیکن حقیقت میں وہ نہیں کیا ہوتا تھا وغیرہ وغیرہ۔ ایسا ہرگز نہیں ہوا کہ جادو کے اثر سے آپ نے وحی لینے، اسے آگے پہنچنے یا عبادات سے متعلقہ کسی کام میں کوتا، ہی کی ہو کیونکہ نصوص اس بات پر شاہد ہیں کہ پیغمبر مقصوم ہوتے ہیں۔ لہذا وہ حالت جو جادو کے اثر سے نبی ﷺ کو پیش آئی تھی یہ آیت اس پر منطبق ہی نہیں ہوتی۔

**۴ اعتراض :** یہ مسئلہ اعتقادی ہے اور اعتقادی مسئلہ خبر واحد سے ثابت نہیں ہوتا، جبکہ نبی ﷺ پر جادو کی احادیث خبر واحد ہیں۔

اس کا جواب یہ ہے کہ یہ اعتراض ہی بے بنیاد ہے کہ اعتقادی مسئلہ خبر واحد سے ثابت نہیں ہوتا کیونکہ بہت سے دلائل اس بات کو ثابت کرتے ہیں کہ ”خبر واحد احکام کی طرح عقائد میں بھی جلت ہے“، (بشر طیکہ اس میں مکمل شرائط صحیت موجود ہوں)۔ اس کی ایک دلیل وہ روایت ہے جس میں مذکور ہے کہ اہل یمن نبی ﷺ کے پاس آئے اور انہوں نے عرض کیا کہ آپ ہمارے ساتھ کسی ایسے آدمی کو بھیجیں جو ہمیں سنت اور اسلام سکھائے تو آپ نے ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کا ہاتھ پکڑا اور فرمایا ﴿هَذَا أَمِينٌ هَذِهِ الْأُمَّةٌ﴾ ”یہ اس امت کے امین ہیں۔“ (۲) اس حدیث سے واضح طور پر یہ معلوم ہوتا ہے کہ خبر واحد عقائد میں بھی جلت ہے کیونکہ نبی ﷺ نے حضرت ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کو محض احکام سکھانے کے لیے اہل یمن کے ساتھ ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کو اسی کیلئے بھی روانہ نہ فرماتے۔

علاوہ ازیں متعدد کبار اہل علم نے بھی یہی رائے اختیار کی ہے کہ خبر واحد عقائد میں بھی جلت ہے چنانچہ شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ ((وَمَا صَحَّ مِنَ السُّنَّةِ - مِنْ أَخْبَارِ الْأَحَادِ وَغَيْرِهِ - هُوَ حُجَّةٌ فِي الْعَقَائِدِ كَمَا أَنَّهُ حُجَّةٌ فِي غَيْرِهَا)) ”جو بھی سنت ثابت ہو خواہ اخبار آحاد ہو یا کچھ اور وہ عقائد

(۱) [طہ: ۶۶]

(۲) [مسلم (۱۲۹۷) کتاب فضائل الصحابة: باب فضائل ابی عبیدہ بن الجراح]

میں بھی جلت ہے جیسے اس کے علاوہ (احکام وغیرہ) میں جلت ہے۔<sup>(۱)</sup> امام شافعی<sup>(۲)</sup>، امام ابن قیم<sup>(۳)</sup> اور امام ابن عبدالبر<sup>(۴)</sup> وغیرہ نے بھی یہی رائے اختیار کی ہے۔ شیخ علی بن نايف الشودرقطراز ہیں کہ ”خبر واحد جسے محدثین صحیح قرار دیں اور اسے قبول کریں تو وہ صحابہ، تابعین اور تنوع تابعین کے اجماع کے ساتھ جلت ہے۔ کیونکہ یہ لوگ عقائد سے متعلقہ اخبار آحاد بھی روایت کرتے تھے اور جن امور غیبیہ وغیرہ پر وہ مشتمل ہوتیں ان کا بھی اعتقاد رکھتے تھے، عقائد اور احکام کے حوالے سے ان میں کچھ فرق نہیں کرتے تھے۔“<sup>(۵)</sup>

الہذا کوئی وجہ نہیں ہے کہ ایک صحیح حدیث کو محض خبر واحد ہونے کی وجہ سے رد کر دیا جائے۔ مزید برآں یہ حدیث بھی صحیح بخاری کی ہے اور صحیح بخاری کی حدیث کو رد کرنے سے پہلے یہ یاد کرنا چاہیے کہ یہ وہ کتاب ہے جس کی تمام احادیث کی صحت پر محدثین و فقہاء کا اجماع منعقد ہو چکا ہے۔<sup>(۶)</sup>

**۵ اعتراض :** اگر بالفرض نبی ﷺ پر جادو ہوا بھی تھا تو آپ نے جادوگر کو قتل کیوں نہ کرایا۔

اس کے اہل علم نے مختلف جوابات دیئے ہیں مثلاً:

- 1 آپ ﷺ نے اسے اس لیے قتل نہیں کرایا کیونکہ آپ اپنے نفس کے لیے بھی انتقام نہیں لیتے تھے۔
- 2 ممکن ہے یہ واقعہ جادوگر کی حد (قتل) مقرر ہونے سے پہلے کا ہو۔

-3 اس وقت یہودی قوت میں تھے اس لیے فتنے کے ذریعے آپ ﷺ نے اسے قتل نہیں کرایا لیکن جب اللہ تعالیٰ نے ان کی قوت کو خاک میں ملا دیا تو پھر خلفاء راشدین نے انہیں قتل کیا۔

**۶ اعتراض :** نبی ﷺ پر جادو والی بات یہود نے گھڑی ہے کیونکہ آپ نے انہیں جلاوطن کر دیا تھا۔

یہ بھی محض ایک سفید جھوٹ ہے کیونکہ اس بات کا مطلب یہ ہے کہ اس حدیث کو روایت کرنے والے صحابہ، تابعین اور تنوع تابعین وغیرہ اور اسے نقل کرنے والے محدثین، مفسرین اور دیگر اہل علم ایک جھوٹی بات ہی صحیح سمجھ کر بیان کرتے رہے اور انہیں اس کا علم ہی نہ ہوا، پھر آج ۱۳۱۰ سال بعد لوگوں کو پتہ چلا کہ یہ روایت تو جھوٹی ہے اور یہود کی وضع کردہ ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ صحابہ، تابعین، تنوع تابعین یا محدثین کے زمانے میں جب اس حدیث کو پڑھا لکھا اور نقل کیا جا رہا تھا تو کسی ایک فرد نے بھی اس کا انکار کیوں نہ کیا اور اسے یہود کی وضع کردہ کیوں نہ کہا؟ اگر ان سب حضرات نے اسے قبول کیا ہے تو اس کے معتبر اور صحیح ہونے میں کیا شک باقی رہ جاتا ہے اور پھر

(۱) [ موقف ابن تیمیہ من الاشاعرة (ص: ۴۵۷)] (۲) [ الرسالة للإمام الشافعی (ص: ۲۵۸/۱)]

(۳) [ مختصر الصواعق المرسلة (ص: ۵۷۷)] (۴) [ التمهید (۸/۱)]

(۵) [ المفصل فی الرد علی شبہات اعداء الاسلام (۴۹۱/۱۰)]

(۶) [ ملاحظہ فرمائیے: مقدمة ابن الصلاح (ص: ۲۶) مقدمة ابن حذرون (ص: ۴۹۰) مقدمة تحفة الاحوذی (ص: ۴۷)]

یہ سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ جن اہل علم نے اس حدیث کو روایت کیا ہے وہ خود بھی معتبر ہیں اور ان کے پاس اس کی مکمل معتبر اسانید بھی موجود ہیں لیکن اسے رد کرنے والوں کے پاس کیا ثبوت ہے اور اسے یہود کے ساتھ نہ تھی کرنے کی کیا دلیل ہے؟ یقیناً نہ کوئی دلیل ہے اور نہ کوئی ثبوت بلکہ سوائے جہالت والا علمی کے ان کے پاس کچھ بھی نہیں۔ اور وہ اس حدیث کو جھوٹ قرار دے کر صرف صحیح بخاری، ہی نہیں بلکہ اور بہت سی معتبر کتب حدیث اور کتب تفسیر کو مشکوک بنانے کی کوشش کر رہے ہیں۔

واضح رہے کہ صحیح بخاری کے علاوہ یہ حدیث (کچھ کمی بیشی کے ساتھ) صحیح مسلم (۲۱۸۶)، سنن نسائی الکبری (۶۱۵)، ابن ماجہ (۳۵۳۵)، منند احمد (۵۷/۶)، صحیح ابن حبان (۶۵۸۳)، مصنف ابن ابی شیبہ (۷/۳۸۸)، مصنف عبد الرزاق (۱۱/۲۳) اور منند اسحاق بن راھویہ (۳۷/۳۷) وغیرہ میں بھی موجود ہے۔ اسی طرح تفسیر طبری (۲/۳۷)، تفسیر قرطبی (۲۴/۲)، تفسیر ابن کثیر (۸/۵۳۷)، تفسیر بغوی (۸/۵۹۳)، تفسیر الدر المختار (۱۰/۳۹)، تفسیر روح المعانی (۳۰/۲۸۲)، تفسیر زاد الحمسیر (۳/۳۱۲)، تفسیر بیضاوی (۵/۳۲۶)، تفسیر سمعانی (۱۱/۱)، تفسیر الوسیط (۱/۵۷)، تفسیر الجرم الخیط (۱/۳۳۶) اور تفسیر اصوات البیان (۹/۱۶۱) وغیرہ میں بھی یہ روایت مفسرین نے نقل فرمائی ہے۔ تو کیا یہ سب محدثین اور مفسرین جو اپنی اپنی معتبر کتب میں اس حدیث کو نقل فرمائے ہیں، اس بات سے آشنا ہی نہ تھے کہ یہ تو یہود کی گھڑی ہوئی روایت ہے۔ شیخ رشید رضا رحمۃ اللہ علیہ کے بقول یقیناً یہ بات تفسیر و حدیث میں مسلمانوں کی بلند مرتبہ کتب کا مذاق اڑانے کے متزاد فہم ہے۔<sup>(۱)</sup>

### نبی ﷺ پر جادو کے قصے میں دلائلِ ثبوت

نبی ﷺ پر جادو کیے جانے سے متعلقہ روایات کو صحیح تسلیم کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس قصے میں آپ کی ثبوت کے بھی بہت سے دلائل موجود ہیں جیسا کہ چند ایک حسب ذیل ہیں:

1- فرشتوں کا آپ ﷺ کے پاس آنا اور آپ کو جادو کرنے والے (لبید بن اعصم یہودی) اور جادو کے مقام (زروان کے کنوئیں) کے متعلق بتانا آپ کی ثبوت کا ثبوت ہے اور اگر بالفرض آپ نبی نہ ہوتے تو آپ کو یہ کیسے پتہ چلتا کہ جادو کس نے کیا ہے اور کہاں موجود ہے؟۔

2- جادو کے توڑے کے لیے رسول اللہ ﷺ پر معاوذتیں (الفلق اور الناس) نازل کی گئیں۔ یہ بھی ثبوت ہے کہ محمد ﷺ سچے نبی ہیں اسی لیے آپ پر کلام اللہ کی وحی کی گئی۔

3- اس قصے میں مستشرقین کی کذب بیانی کا بھی ثبوت ہے۔ کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ نبی ﷺ کے ساتھیوں نے

(۱) [”الحاد فی القرآن و دین جدید بین الباطنية والاسلام“ از محمد رشید رضا، مجلہ المنار (محلد: ۳۲

آپ کو نبی ثابت کرنے کے لیے ہر گوشہ زندگی سے متعلق حدیثیں گھر لیں۔ اگر ان کی بات درست ہوتی تو صحابہ سب سے پہلے یہ حدیث حذف کرتے کیونکہ اس میں آپ ﷺ کی قدر و منزلت کے نقش کا بیان ہے۔

### خلاصہ کلام

حاصل بحث یہ ہے کہ نبی ﷺ پر جادو کے حوالے سے احادیث معتبر کتبِ حدیث میں موجود ہیں اور ان کی صحت میں نہ تو سند اکوئی شک ہے اور نہ ہی معنا۔ متعدد کبار اہل علم اور سلف صالحین نے انہی احادیث کے مطابق فتویٰ دیا ہے اور یہی رائے اختیار کی ہے کہ نبی ﷺ پر جادو ہوا تھا۔ مزید انہوں نے یہ بھی وضاحت کی ہے کہ اس جادو کا تعلق مخصوص آپ کی ذات کی حد تک تھا، وحی و تشریعی امور پر اس کا کچھ اثر نہیں پڑا تھا کیونکہ اس حوالے سے آپ اللہ کی حفاظت میں تھے۔ تاہم جن لوگوں نے مختلف قسم کے اعتراض اٹھا کر ان احادیث کو رد کرنے کی کوشش کی ہے وہ غلطی پر ہیں۔ اگرچہ انہوں نے اپنی رائے کی تائید کے لیے مختلف قسم کے دلائل کو پیش نظر کھا ہے مگر ان دلائل سے ان کا مقصود پورا نہیں ہوتا جیسا کہ اس کی تفصیل پچھے ذکر کردی گئی ہے۔

### جادو اور جادوگر کا حکم

جادو کرنا، کرانا اور سیکھنا سکھانا حرام، کبیرہ گناہ اور کفریہ کام ہے

### ○ آیات :

(1) ﴿وَلَكِنَّ الشَّيْطِينَ كَفَرُوا يُعْلَمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ﴾ [البقرة: ۱۰۲] "اور لیکن شیاطین نے کفر کیا وہ لوگوں کو جادو سکھاتے تھے۔" معلوم ہوا کہ جادو سیکھنا سکھانا کفر ہے۔ اور کسی بھی چیز کا سکھانا اس وقت تک کفر نہیں ہوتا جب تک وہ چیز بذاتِ خود کفر نہ ہو لہذا جادو بذاتِ خود ایک کفریہ کام ہے۔ امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ وضاحت فرمائی ہے کہ "اللہ تعالیٰ نے شیاطین کو اسی لیے کافر قرار دیا کیونکہ وہ لوگوں کو جادو سکھایا کرتے تھے۔"<sup>(۱)</sup>

(2) ﴿وَمَا يَعْلَمُنَ مِنْ أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولَ لَأَنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرْ﴾ [البقرة: ۱۰۲] "اور وہ دونوں (ہاروت و مارت) کسی کو (جادو) نہیں سکھاتے تھے حتیٰ کہ اسے کہتے کہ ہم تو آزمائش ہیں پس تم (جادو سیکھ کے) کفر نہ کرو۔" آیت کے ان الفاظ ﴿فَلَا تَكُفُرْ﴾ میں تو یہ وضاحت موجود ہے کہ جادو سیکھنا کفر ہے۔ نواب صدیق حسن خان رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ((الآیة دلیل علی آن تعلم السحر کفر ...)) "یہ آیت اس بات کا ثبوت ہے کہ جادو سیکھنا کفر ہے خواہ کوئی اس کا اعتقاد رکھ کر سکھے یا بغیر اعتقاد کے اور خواہ کوئی جادوگر بننے کے لیے جادو سیکھے یا مخصوص جادو کے دفعیہ کے لیے۔"<sup>(۲)</sup>

(۱) [تفسیر قرطبی (۴۳۱۲)]

(۲) [نبیل الحرام (ص: ۲۱)]

حافظ ابن حجر رحمه اللہ نے فرمایا ہے کہ ((وَقَدْ أَسْتُدِلَّ بِهِذِهِ الْآيَةِ عَلَىٰ أَنَّ السَّحْرَ كُفْرٌ وَ مُتَعَلِّمُهُ كَافِرٌ ...)) ”اس آیت سے یہ استدلال کیا گیا ہے کہ جادو کفر ہے اور اسے سیکھنے والا کافر ہے اور یہ بات جادو کی بعض انواع سے از خود واضح ہو جاتی ہے کہ جن میں شیاطین اور ستاروں کی پوجا کی جاتی ہے، البتہ جادو کی وہ قسم جس کا تعلق شعبدہ بازی سے ہو تو اسے سیکھنے سے اصلاً کفر لازم نہیں آتا۔“<sup>(۱)</sup>

(3) ﴿وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضْرُبُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ﴾ [آل عمران: ۱۰۲] ”اور لوگ وہ چیز (یعنی جادو) سیکھتے ہیں جو انہیں نقصان دیتا ہے اور انہیں فائدہ نہیں دیتا۔“ معلوم ہوا کہ جادو ایک بے فائدہ کام ہے اور جو کام بے فائدہ ہو اللہ تعالیٰ اسے اپنے بندوں کے لیے جائز قرار نہیں دیتے۔

(4) ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا إِلَهٍ مَالَهُ فِي الْأُخْرَةِ مِنْ خَلَاقِهِ﴾ [آل عمران: ۱۰۲] ”حالانکہ وہ جانتے تھے کہ جو کوئی جادو اختیار کرے گا آخرت میں اس کا کوئی حصہ نہیں ہو گا۔“ یہ آیت نص ہے کہ جادو اختیار کرنے والے کا آخرت میں کوئی حصہ نہیں اور بلاشبہ جس کا آخرت میں کوئی حصہ نہیں وہ کافر ہی ہے۔

(5) ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ أَمْنُوا وَاتَّقُوا...﴾ [آل عمران: ۱۰۳] ”اور اگر یہ (جادو سیکھنے والے) لوگ صاحب ایمان متqi بن جاتے تو انہیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بہترین ثواب ملتا۔“ ان الفاظ سے بھی اہل علم نے یہ استدلال کیا ہے کہ جادو سیکھنے والے کافر ہیں، اسی لیے ان سے ایمان لانے کی تمنا کا اظہار کیا گیا ہے۔<sup>(۲)</sup>

درج بالا تفصیل سے معلوم ہوا کہ جادو کرنا کرانا اور سیکھنا سکھانا حرام اور کفر ہے، مزید اس بارے میں چند احادیث حسب ذیل ہیں، ملاحظہ فرمائیے۔

## ○ احادیث :

(1) فرمانِ نبوی ہے کہ ”سات ہلاک کرنے والی اشیاء سے بچو (ان میں سے ایک یہ ہے) جادو۔“<sup>(۳)</sup>

(2) حضرت عمران بن حصین رضی اللہ عنہ سے مروی روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”وَهُنَّ مِنْ سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا“ نہیں جس نے فال نکالی یا جس کے لیے فال نکالی گئی، یا جس نے کہانت کی یا جس کے لیے کہانت کی گئی، یا جس نے جادو کیا یا جس کے لیے جادو کیا گیا۔<sup>(۴)</sup>

(3) حضرت ابو موسیٰ رضی اللہ عنہ سے مروی روایت میں ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا ﴿ثَلَاثَةٌ لَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ: مُذْمِنُ الْخَمْرِ وَ قَاطِعُ الرَّحِيمِ وَ مُصَدِّقٌ بِالسَّحْرِ﴾ ”تین آدمی جنت میں داخل نہیں ہوں گے۔ ہمیشہ

(۱) [فتح الباری (۲۲۴۱)]

(۲) [تفسیر ابن کثیر (۱۴۴/۱)]

(۳) [بخاری (۶۸۵۷) کتاب الحدود: باب رمي المحسنات، مسلم (۲۵۸) ابو داود (۲۸۷۴)]

(۴) [صحیح: السلسلة الصحيحة (۲۱۹۵) صحيح الترغیب (۳۰۴۱) غایۃ المرام (۲۸۹) رواہ البزار والطبرانی]

شراب پینے والا، رشته داری توڑنے والا اور جادو کی تصدیق کرنے والا (یعنی اسے درست سمجھنے والا)۔<sup>(۱)</sup>

(۴) فرمان نبوی ہے کہ ”جو شخص کسی عراف یا کاہن (قیافہ شناس، عامل یا جادوگر) کے پاس آیا اور اس کی بات کی تصدیق کی تو اس نے محمد ﷺ پر نازل کردہ (تمام) تعلیمات کے ساتھ کفر کر دیا۔“<sup>(۲)</sup>

(۵) ایک اور فرمان یوں ہے کہ ”جو کسی عراف (قیافہ شناس) کے پاس آیا اور اس سے کچھ پوچھا تو چالیس روز اس کی کوئی نماز قبول نہیں ہوگی۔“<sup>(۳)</sup>

### ○ اہل علم کے اقوال:

(نووی رضی اللہ عنہ) جادوئی عمل کرنا حرام اور بالاجماع کبیرہ گناہ ہے اور نبی ﷺ نے اسے سات ہلاک کرنے والی اشیاء میں شمار کیا ہے۔<sup>(۴)</sup>

(ابن قدامة رحمۃ اللہ علیہ) جادو سیکھنا اور سکھانا حرام ہے اور ہمیں علم نہیں کہ اہل علم میں سے کسی کی بھی رائے اس سے مختلف ہو۔<sup>(۵)</sup>

(محمد بن عثمان ذہبی رحمۃ اللہ علیہ) اپنی معروف کتاب ”الکبائر“ میں انہوں نے جادو کو تیرا کبیرہ گناہ قرار دیا ہے اور فرمایا ہے کہ جادو اس لیے کبیرہ گناہ ہے کیونکہ جادو کرنے والا لازماً کفر کا ارتکاب کرتا ہے۔<sup>(۶)</sup>

(ابن حجر پیغمبری رحمۃ اللہ علیہ) انہوں نے بھی کبیرہ گناہوں کے بیان پر مشتمل اپنی معروف کتاب ”الزوجر“ میں جادو کا ذکر کیا ہے۔<sup>(۷)</sup>

(شیخ ابن باز رحمۃ اللہ علیہ) جادو منکرو شرک ہے کیونکہ یہ تب ہی حاصل ہوتا ہے جب اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر شیاطین کی پوچھ کی جائے اور ان کا تقرب حاصل کیا جائے۔<sup>(۸)</sup>

(شیخ ابن عثیمین رحمۃ اللہ علیہ) جادو سیکھنا حرام ہے اور اگر یہ شیاطین کی مدد سے کیا جائے تو کفر ہے۔<sup>(۹)</sup>

(سعودی مستقل فتویٰ کمیٹی) جادو سیکھنا حرام ہے خواہ جادوئی عملیات کے لیے اسے سیکھا جائے یا محض کسی دوسرے کے جادو سے بچاؤ کے لیے۔<sup>(۱۰)</sup> اور جس روایت میں ہے کہ ”جادو سیکھ لو مگر اس پر عمل نہ کرو۔“ وہ

(۱) [صحیح لغیرہ: صحیح الترغیب (۲۰۳۹) مسند احمد (۳۹۹۱۴) ابو یعلی (۷۲۴۸)]

(۲) [صحیح: صحیح الجامع الصغیر (۵۹۳۹) ابو داود (۳۹۰۴) ابن ماجہ (۶۳۹) ترمذی (۱۳۵)]

(۳) [مسلم: کتاب السلام، صحیح الترغیب (۳۰۴۶) صحیح الجامع الصغیر (۵۹۴۰)]

(۴) [کمامی فتح الباری (۲۹۹۱۱۲)]

(۵) [المغنى لابن قدامة (۲۲۴۱۰)]

(۷) [الزواجر عن افتراق الکبائر (۴۹۷۲)]

(۹) [فقہ العبادات (ص: ۶۸)]

(۸) [التعليق المفيد (ص: ۱۳۹)]

(۱۰) [فتاویٰ اللجنۃ الدائمة للبحوث العلمیة والافتاء (۵۴۹۱)]

نبی ﷺ سے ثابت نہیں بلکہ موضوع و من گھڑت ہے۔<sup>(۱)</sup>

(شیخ صالح الفوزان) جادو کی ہر قسم حرام ہے، اس میں کچھ بھی جائز نہیں۔<sup>(۲)</sup>

(شیخ عبداللہ بن جاراللہ) جادو حرام ہے کیونکہ یہ اللہ کے ساتھ کفر اور عقیدہ توحید کے منافی ہے۔<sup>(۳)</sup>

### جادو دلخواہ سے شرک میں داخل ہے

(شیخ صالح الفوزان) جادو دلخواہ سے شرک میں داخل ہے۔ ایک یہ کہ اس میں شیاطین سے مددی جاتی ہے، ان کے ساتھ تعلق قائم کیا جاتا ہے اور ان کا تقرب حاصل کرنے کے لیے ہروہ کام کیا جاتا ہے جو انہیں پسند ہوتا کہ وہ جادوگر کا تعاون کریں۔ اور دوسرے یہ کہ اس میں (جادوگر کی طرف سے) علم غیب کا دعویٰ کیا جاتا ہے جو اللہ کے ساتھ (اس علم میں) مشارکت کا دعویٰ ہے اور یہ کفر اور گمراہی ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کے اس فرمان ﴿مَآلَةٌ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَاقِ﴾ کے مطابق جادو کرنے والے کا آخرت میں کوئی حصہ نہیں، جو اس بات کا ثبوت ہے کہ جادو ایسا کفر و شرک ہے جو عقیدہ باطل کر دیتا ہے اور جادو کرنے والے کے قتل کو واجب کر دیتا ہے، جیسا کہ اکابر صحابہ کی ایک جماعت نے جادوگروں کو قتل کیا تھا۔<sup>(۴)</sup>

### جادوگر کی سزا

جادوگر کی سزا قتل ہے اور اس کے دلائل حسب ذیل ہیں:

(۱) حضرت جنبد رضی اللہ عنہ سے مروی موقوف روایت میں ہے کہ ﴿حَدَّ السَّاحِرِ ضَرْبَةً بِالسَّيْفِ﴾ ”جادوگر کی سزا یہ ہے کہ اسے تلوار کے ساتھ مارا جائے۔“<sup>(۵)</sup>

(۲) حضرت بجالہ بن عبدہ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنی وفات سے تقریباً ایک ماہ پہلے لکھ بھیجا تھا کہ ﴿إِنَّ أَفْتُلُوا كُلَّ سَاحِرٍ وَسَاحِرَةً﴾ ”کہ ہر جادوگر مرد اور عورت کو قتل کر دو۔“ (حضرت بجالہ فرماتے ہیں کہ) ﴿فَقَتَلَنَا فِي يَوْمٍ ثَلَاثَةَ سَوَّاحِرَ﴾ ”چنانچہ ہم نے ایک دن میں تین جادوگر قتل کر دیئے۔“<sup>(۶)</sup>

(۳) حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا نے بھی ایک لوٹی کو قتل کر دیا جس نے آپ پر جادو کرایا تھا۔<sup>(۷)</sup>

(۱) [فتاویٰ اللجنۃ الدائمة للبحوث العلمية والافتاء (۵۵۱۱)]

(۲) [المتفقٌ من فتاوى الفوزان (۱۰/۱)]      (۳) [تذکر البشر (ص: ۲۹)]

(۴) [كتاب التوحيد للفوزان (ص: ۳۹ - ۴۰)]

(۵) [موقوف: ترمذی (۱۴۶۰) کتاب الحدود: باب ما جاء في حد الساحر، حاکم (۳۶۰۱)]

(۶) [صحیح: صحیح ابو داؤد (۲۶۲۴) کتاب الخراج والاماۃ والفقی: باب فی اخذ الجزیة من المجموع، ابو داؤد (۳۰۴۳) مسند احمد (۱۹۰۱) عبد الرزاق (۱۸۷۴۵)]

(۷) [موطا (۸۷۱/۲) عبد الرزاق (۱۸۷۴۷) بیهقی (۱۳۶۱)]

(۴) امام احمد رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ﴿صَحَّ عَنْ ثَلَاثَةِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ وَمَكْتُوبٌ فِي قَتْلِ السَّاجِرِ﴾ ”جادوگر کو قتل کر دینا تین صحابہ سے صحیح ثابت ہے۔<sup>(۱)</sup>

(۵) صحابہ کے اس عمل کو اجماع کی حدیثیت حاصل ہے جیسا کہ علمائے اصول نے ذکر فرمایا ہے کہ صحابی کا کوئی قول یا فعل مشہور ہو جائے اور اس کا کوئی مخالف بھی ظاہر نہ ہو تو وہ اجماع سکوتی کی حدیثیت رکھتا ہے۔<sup>(۲)</sup>  
(ابن قدامة رضی اللہ عنہ) جادوگر کافر ہے اسے قتل کر دیا جائے۔<sup>(۳)</sup>

(شیخ ابن باز رضی اللہ عنہ) جادوگر کی سزا یہ ہے کہ اس کی گردن مار دی جائے جیسا کہ تین صحابہ سے یہ عمل ثابت ہے۔<sup>(۴)</sup>

(شیخ صالح الفوزان) جب یہ بات ثابت ہو جائے کہ فلاں شخص جادوگر ہے تو لوگوں کو اس کے شر سے راحت پہنچانے کے لیے اس کا قتل واجب ہے کیونکہ وہ کافر ہے اور اس کا شر معاشرے تک پہنچتا ہے۔<sup>(۵)</sup>

لئے یہاں یہ وضاحت ضروری ہے کہ ائمہ ثلاۃ (امام مالک، امام ابوحنیفہ اور امام احمد رضی اللہ عنہم) تو اسی کے قائل ہیں کہ جادوگر کو بہر صورت قتل کر دیا جائے گا۔ جبکہ امام شافعی رضی اللہ عنہ کا کہنا ہے کہ جادوگر کو صرف اسی صورت میں قتل کیا جائے گا جب اس نے جادو کے ذریعے کسی کو قتل کیا ہو یا کوئی ایسا کام کیا ہو جو کفر تک پہنچتا ہو بصورت دیگر اسے قتل نہیں کیا جائے گا بلکہ اسے کوئی اور سزادی جائے گی۔<sup>(۶)</sup> یہی رائے زیادہ مناسب معلوم ہوتی ہے۔ (واللہ اعلم)

### اہل کتاب کے جادوگر کا حکم

اس بارے میں امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کی رائے یہ ہے کہ اسے بھی مسلمان جادوگر کی طرح قتل کر دیا جائے گا۔

ان کا کہنا ہے کہ

1- جادوگر کو قتل کرنے کے عمومی دلائل میں اہل کتاب کے جادوگر بھی شامل ہیں۔

2- جادو ایک جرم ہے جس سے مسلمان کا قتل لازم آتا ہے اور جس طرح مسلمان کے قتل کے بدله میں ذمی کو قتل کیا جاتا ہے اسی طرح جادو کے بدله بھی اسے قتل کیا جائے گا۔

جبکہ ائمہ ثلاۃ (امام احمد، امام مالک اور امام شافعی رضی اللہ عنہم) نے یہ رائے اختیار کی ہے کہ اہل کتاب کے جادوگر کو صرف اس صورت میں قتل کیا جائے گا جب اس نے اپنے جادو کے ذریعے کسی کو قتل کیا ہو۔<sup>(۷)</sup> ان اور ان کے ہم رائے حضرات کے دلائل یہ ہیں کہ

(۱) [کما فی تفسیر ابن کثیر (۱۴۴۱)] (۲) [اصول الفقه الاسلامی (ص: ۲۳۹)]

(۳) [المقنعم لابن قدامة (۵۲۳/۳)] (۴) [حاشیة الدروس المهمة (ص: ۱۸۸)]

(۵) [المتنقی من فتاوی الفوزان (۱۰/۱)]

(۶) [نیل الاوطار (۶۳۸/۴)] شرح مسلم للنووی (۴۳۲/۷) تحفة الاحوذی (۸۵۴-۸۵۳/۴)]

(۷) [المغني (۱۱۵/۱۰)] فتح الباری (۲۳۶/۱۰) اضواء البيان (۴۷۱/۴)]

- 1- لبید بن عصمنے یہودی نے آپ ﷺ پر جادو کیا تھا لیکن آپ نے اسے قتل نہیں کرایا۔
- 2- کتابی مشرک ہے اور شرک جادو سے بھی بڑا گناہ ہے۔ جب اسے شرک کی وجہ سے قتل نہیں کیا جاتا تو جادو کی وجہ سے کیوں قتل کیا جائے گا۔
- 3- دلائل سے معلوم ہوتا ہے کہ مسلمان جادوگر کو اس لیے قتل کیا جاتا ہے کیونکہ وہ جادو کی وجہ سے کافر ہو جاتا ہے جبکہ کتابی تو پہلے ہی کافر ہے تو اسے کیونکہ قتل کیا جاسکتا ہے؟۔
- 4- رہی بات یہ کہ ”جادو ایک جرم ہے جو مسلمان کا قتل لازم کر دیتا ہے تو قتل کی طرح ذمی کا قتل بھی لازم کر دیتا ہے“۔ یہ قیاس اس لیے درست نہیں کیونکہ ایک طرف مسلمان ہے اور دوسری طرف کافر جو کفر یہ عقیدہ رکھتا ہے۔ تو دونوں کا حکم ایک کیسے ہو سکتا ہے؟۔

بہر حال جو حضرات امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ کے ہم رائے ہیں انہوں نے لبید بن عصمنے یہودی کو قتل نہ کرنے کا جواب اس طرح دیا ہے کہ

- 1- آپ ﷺ نے اس لیے قتل نہیں کرایا کیونکہ آپ اپنے نفس کے لیے کبھی انتقام نہیں لیتے تھے۔
- 2- ممکن ہے یہ واقعہ جادوگر کی حد (قتل) مقرر ہونے سے پہلے کا ہو۔
- 3- اس وقت یہودی قوت میں تھے اس لیے فتنے کے ذریعے آپ ﷺ نے اسے قتل نہیں کرایا لیکن جب اللہ تعالیٰ نے ان کی قوت کو خاک میں ملا دیا تو پھر خلفاء راشدین نے انہیں قتل کیا۔

(ابن قدامة رضی اللہ عنہ) اہل کتاب کے جادوگر کو محض اس کے جادو کی وجہ سے قتل نہیں کیا جائے گا بلکہ اگر وہ جادو سے کسی کو قتل کر دے تو پھر قصاص میں اسے بھی قتل کر دیا جائے گا۔<sup>(۱)</sup>

### جادوگر کی توبہ کا حکم

جادوگر کی توبہ کے حوالے سے اختلاف ہے۔ امام احمد، امام مالک اور امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہم کی رائے یہ ہے کہ جادوگر سے توبہ کا مطالبہ کیے بغیر اسے قتل کر دیا جائے گا۔ ان کی ولیل یہ ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے جن جادوگروں کو قتل کیا تھا ان سے توبہ کا مطالبہ نہیں کیا تھا۔ جبکہ امام احمد رضی اللہ عنہ کا دوسراؤں اور امام شافعی رضی اللہ عنہ کی رائے یہ ہے کہ جادوگر نے اگر جادو سے کسی کو قتل نہیں کیا تو اس سے توبہ کا مطالبہ کیا جائے گا، اگر وہ توبہ کر لے تو اس سے دنیا میں حد ساقط ہو جائے گی۔ کیونکہ توبہ سے شرک معاف ہو جاتا ہے جو سب سے بڑا گناہ ہے تو جادو کیوں نہیں؟ جیسا کہ فرعون کے جادوگروں کا ایمان اور ان کی توبہ بھی قبول کی گئی تھی۔<sup>(۲)</sup>

(۱) [المعنى (۱۱۵/۱۰)]

(۲) [المعنى لابن قدامة (۱۵۳/۸) فتاوى السبكى (۳۲۴/۲) فتح القدير (۳۶/۲) تفسير الرازى (۲۱۵/۳)]

یہی دوسری رائے زیادہ مناسب معلوم ہوتی ہے۔ (واللہ اعلم)  
 (شیخ ابن باز) جادوگر کو توبہ کرائے بغیر قتل کر دیا جائے گا کیونکہ اس کی توبہ اس سے سزا ساقط نہیں کر سکتی۔ اور بعض اوقات وہ جھوٹ بول کر توبہ ظاہر کر دیتا ہے جس سے لوگوں پر اس کا ضرر باقی رہتا ہے۔ اس نے جب جادو ثابت ہو جائے تو اسے قتل کر دینا چاہیے تاکہ وہ لوگوں کو نقصان نہ پہنچا سکے۔<sup>(۱)</sup>

### جادو سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی تدابیر

جادو واقع ہونے سے پہلے اس سے بچاؤ کی حفاظتی تدابیر اختیار کرنا اس سے بہتر ہے کہ جادو واقع ہونے کے بعد اس کا علاج تلاش کیا جائے۔ جیسا کہ مثل مشہور ہے کہ ”پرہیز علاج سے بہتر ہے۔“ اسے انگلش میں یوں کہا جاتا ہے کہ ”Prevention is better than cure“۔ لہذا ذیل میں چند ایسی تدابیر ذکر کی جا رہی ہیں جنہیں اختیار کرنے اور ان کی پابندی کرنے سے انسان بالعموم جادو سے بچا رہتا ہے۔

عقیدہ کی درستگی (کہ اللہ کی مرضی کے بغیر کوئی جادو نہیں کر سکتا)

اولاً تو ہر مسلمان کو چاہیے کہ وہ اپنا عقیدہ درست کرے اور پختہ طور پر یہ اعتقاد رکھے کہ ہر تکلیف صرف اللہ کی طرف سے ہی پہنچتی ہے، اگر اللہ نہ چاہے تو کوئی کچھ نہیں بگاڑ سکتا۔ جیسا کہ جادو کے حوالے سے ہی اللہ تعالیٰ نے ذکر کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

﴿وَمَا هُم بِضَارٍ يُنْهِيْنِ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ﴾ [آل بقرة: ۱۰۲] اور یہ (جادو کرنے کرانے والے) بغیر اللہ کی مرضی کے کسی کو کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے۔

لہذا جب یہ بات طے ہے کہ جادو بھی اس وقت تک کسی کو نقصان نہیں پہنچا سکتا جب تک اللہ کی مشیت اور اس کا اذن نہ ہو تو پھر ہر قسم کی خیر کی طلب اور تکلیف کے دفعیہ کے لیے صرف اللہ تعالیٰ ہی کی طرف رجوع کرنا چاہیے کیونکہ وہی ہر چیز کا خالق ہے اور ہر کام اسی کی مشیت سے ہوتا ہے۔

### اللہ تعالیٰ کا تقویٰ اختیار کرنا

یعنی تمام امور میں ہمیشہ اللہ تعالیٰ کے اوامر (حکموں) کی پابندی اور اس کے نواہی (منع کردہ کاموں) سے بچنے کی کوشش کرتے رہنا۔ کیونکہ جو بھی اللہ تعالیٰ سے ڈرتے ہوئے تمقی و پرہیز گار بننے کی کوشش کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے لیے ہر مصیبت و آزمائش سے نکلنے کی کوئی نہ کوئی سبیل ضرور پیدا فرمادیتا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے کہ

﴿وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ هُنْرَجًا﴾ [الطلاق: ۲] اور جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے اللہ اس کے لیے

(۱) [التعلیق المفید (ص: ۱۴۱-۱۴۲)]

چھٹکارے کی کوئی صورت نکال دیتا ہے۔

ایک دوسرا ارشاد یوں ہے کہ ﴿وَإِن تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لَا يَضْرُكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا﴾ [آل عمران: ۱۲۰] ”اگر تم صبر کرو اور پرہیز گاری اختیار کرو تو ان کا مکر تمہیں کوئی نقصان نہیں دے گا۔“

### اللہ تعالیٰ ہی پر کامل توکل و بھروسہ رکھنا

یعنی ہر طرح کے حالات میں صرف اللہ تعالیٰ پر ہی کامل اعتماد کرنا۔ یہ بھی ہر قسم کے شر سے بچاؤ کا ایک اہم سبب ہے۔ کیونکہ جو شخص بھی اللہ تعالیٰ پر توکل کرتا ہے اللہ تعالیٰ اسے (ہر قسم کی برائی، نقصان، آزمائش اور دشمن کے حملے سے) کافی ہو جاتا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے کہ

﴿وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾ [الطلاق: ۳] ”اور جو بھی اللہ تعالیٰ پر توکل کرے گا تو اللہ اسے کافی ہو گا۔“

### جنات و شیاطین سے پناہ مانگنے کے رہنمائی

کیونکہ جادو کے موثر ہونے میں انہی کا اہم کردار ہوتا ہے اور جادو گر بھی انہی کے تعاون سے جادو کرتا ہے۔ اس لیے ایسی آیات، دعائیں اور اذکار اپناروز مرہ کا معمول بنالینے چاہیے جن میں جنات و شیاطین سے پناہ مانگنے کا ذکر ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿وَقُلْ رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ الشَّيْطَنِ﴾<sup>(۹۷)</sup> ﴿وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونَ﴾<sup>(۹۸)</sup> [المؤمنون: ۹۷-۹۸] ”اور یوں کہا کرو کہ اے میرے پروردگار! میں شیطانوں کے وسوسوں سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ اور اے رب! میں تیری پناہ چاہتا ہوں کہ وہ میرے پاس آ جائیں۔“

### بعوه کھجور کا استعمال

اگر ممکن ہو تو جادو سے بچاؤ کے لیے بعوه کھجور کا استعمال بھی کرتے رہنا چاہیے۔ چنانچہ حضرت سعد بن ابی وقاص رض سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنائے ﴿مَنْ تَصَبَّحَ سَبْعَ تَمَرَاتٍ عَجُوَّةً لَمْ يَفْرُرْهُ ذَلِكَ الْيَوْمَ سُمٌّ وَلَا سِحْرٌ﴾ ”جس نے صبح کے وقت سات بعوه کھجور میں کھالیں اس دن اسے نہ زہر نقصان پہنچا سکتا ہے اور نہ جادو۔“<sup>(۱)</sup>

امام ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہ رقمطراز ہیں کہ بعوه مدینہ کی کھجور کی ایک قسم ہے جو سیاہ رنگ کی ہوتی ہے اور اس کا نیج خود نبی کریم ﷺ نے لگایا تھا۔<sup>(۲)</sup>

(۱) [بخاری (۵۷۶۹) کتاب الطب : باب الدواء بالعجوة للسحر]

(۲) [النهاية لابن الأثير (۱۸۸۳)]

## روز مرہ صبح وشام کے اذکار اور دعائیں

یعنی وہ مسنون دعائیں اور اذکار جو نبی ﷺ نے صبح و شام یا سوتے وقت پڑھنے کے لیے سکھائے ہیں۔ ان کی پابندی کرنی چاہیے کیونکہ ان کی پابندی سے انسان اللہ کی حفاظت میں رہتا ہے اور ہر قسم کے نقصان اور تکلیف (اور جادو، جنات وغیرہ کے حملوں) سے بھی بچا رہتا ہے۔ چند اہم اذکار و وظائف حسب ذیل ہیں:

**۱** ہر فرض نماز کے بعد اور سوتے وقت آیت الکرسی کی تلاوت کرنی چاہیے۔ چنانچہ ایک صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ جو بھی سوتے وقت آیت الکرسی کی تلاوت کرتا ہے اللہ کی طرف سے ایک فرشتہ ساری رات اس کا محافظ بن رہتا ہے اور شیطان اس کے قریب بھی نہیں آتا۔<sup>(۱)</sup> آیت الکرسی کے الفاظ بمعہ ترجمہ حسب ذیل ہیں:

﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُلُ كَسِنَةً وَ لَا تَوْمَدْ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا يَأْذِنُهُ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ مَا خَلْفُهُمْ وَ لَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَ سَعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتُ وَ الْأَرْضُ وَ لَا يَئُودُهُ حِفْظُهُمَا وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾

[البقرة : ۲۵۵] ”اللہ تعالیٰ ہی معبد برحق ہے جس کے سوا کوئی معبود نہیں، جو زندہ اور سب کا تھامنے والا ہے، جسے نہ اونگھ آئے نہ نیند، اس کی ملکیت میں زمین اور آسمانوں کی تمام چیزیں ہیں۔ کون ہے جو اس کی اجازت کے بغیر اس کے سامنے شفاعت کر سکے، وہ جانتا ہے جوان کے سامنے ہے اور جوان کے پیچھے ہے اور وہ اس کے علم میں سے کسی چیز کا احاطہ نہیں کر سکتے مگر جتنا وہ چاہے، اس کی کرسی کی وسعت نے زمین و آسمان کو گھیر کھا ہے اور اللہ تعالیٰ ان کی حفاظت سے نہ تھکتا اور نہ اکتا تا ہے، وہ تو بہت بلند اور بہت بڑا ہے۔“

**۲** گھروں میں سورہ بقرہ کی تلاوت کرتے رہنے سے بھی انسان جادو سے محفوظ رہتا ہے جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ ﴿إِقْرَأُوا الْبَقَرَةَ فَإِنَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ وَ تُرَكَهَا حَسْرَةٌ وَ لَا يَسْتَطِعُهَا الْبَطَلَةُ﴾ ”سورہ بقرہ پڑھا کرو کیونکہ اس کا لینا باعث برکت اور اس کا چھوڑنا باعث حسرت ہے اور باطل والے (یعنی جادوگر اور کاہن قسم کے لوگ) اس (کے توڑ) کی طاقت نہیں رکھتے۔<sup>(۲)</sup>

**۳** سورہ بقرہ کی آخری دو آیات رات کے وقت پڑھنا بھی جادو سے بچنے کی ایک اہم تدبیر ہے۔ چنانچہ فرمان نبوی ہے کہ ﴿مَنْ قَرَأَ الْآيَتَيْنِ مِنْ آخِرِ سُورَةِ الْبَقَرَةِ فِي لَيْلَةٍ كَفَتَاهُ﴾ ”جو شخص رات کے وقت سورہ بقرہ کی آخری دو آیات پڑھ لیتا ہے، اسے یہ آیات (ہر مشکل سے) کافی ہو جاتی ہیں۔<sup>(۳)</sup> آیات حسب ذیل ہیں:

(۱) [بخاری (۲۳۱۱)، مسلم (۳۲۷۵)] کتاب فضائل القرآن: باب فضل المعوذات]

(۲) [صحیح: صحيح الترغیب (۱۴۶۰) السلسلة الصحيحة (۳۹۹۲) مسند احمد (۲۴۹۱۵) شیعی شیعی ارثاؤط نے بھی اس حدیث کو صحیح کہا ہے۔ [الموسوعة الحدیثیة (۲۲۰۰)]

(۳) [مسلم (۸۰۷) کتاب صلاة المسافرين: باب فضل الفاتحة وحواتيم سورۃ البقرة، بخاری (۴۰۰۸)]

﴿أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ أَمَنَ بِاللَّهِ وَمَلِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾<sup>(285)</sup>  
 لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكَسَبَتْ طَرَبَنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِيْنَا  
 أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تُحِيلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحِيلْنَا مَا لَا  
 طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا أَنْتَ مَوْلَنَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكُفَّارِ﴾

[البقرة : ۲۸۵-۲۸۶] ”رسول ایمان لا یا اس چیز پر جو اس کی طرف اللہ تعالیٰ کی جانب سے اتری اور مومن بھی ایمان لائے یہ سب اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتوں پر اور اس کی کتابوں پر اور اس کے رسولوں پر ایمان لائے اس کے رسولوں میں سے کسی میں ہم تفریق نہیں کرتے انہوں نے کہہ دیا کہ ہم نے سنا اور اطاعت کی ہم تیری بخشش طلب کرتے ہیں اے ہمارے رب! اور ہمیں تیری ہی طرف لوٹا ہے۔ اللہ تعالیٰ کسی جان کو اس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا، جو نیکی وہ کرے وہ اس کے لیے اور جو برائی وہ کرے وہ اس پر ہے اے ہمارے رب! اگر ہم بھول گئے ہوں یا خطا کی ہو تو ہمیں نہ پکڑنا، اے ہمارے رب! ہم پروہ بوجہ نہ ڈال جو ہم سے پہلے لوگوں پر ڈالا تھا، اے ہمارے رب! ہم پروہ بوجہ نہ ڈال جس کی ہمیں طاقت نہ ہو اور ہم سے درگز رفرما اور ہمیں بخش دے اور ہم پر رحم کر تو ہی ہمارا مالک ہے، ہمیں کافروں کی قوم پر غلبہ عطا فرم۔“

④ سورۃ الاخلاص، سورۃ الفلق اور سورۃ الناس کی بکثرت تلاوت کرتے رہنا، بطور خاص ہر فرض نماز کے بعد ایک ایک مرتبہ اور صبح و شام تین تین مرتبہ۔ فرمانِ نبوی ہے کہ ”جو شخص یہ سورتیں صبح و شام تین تین مرتبہ پڑھے گا تو یہ اسے دنیا کی ہر چیز سے کافی ہو جائیں گی۔“<sup>(۱)</sup> یہ تینوں سورتیں بمعہ ترجمہ حسب ذیل ہیں:

﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿۱﴾ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿۲﴾ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ ﴿۳﴾ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴿۴﴾﴾

[سورۃ الاخلاص] ”آپ کہہ دیجئے کہ وہ اللہ ایک ہے۔ اللہ بے نیاز ہے۔ نہ اس کی کوئی اولاد ہے اور نہ وہ کسی کی اولاد ہے۔ اور نہ ہی کوئی اس کا ہمسر ہے۔“

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴿۱﴾ مَنْ شَرِّ مَا خَلَقَ ﴿۲﴾ وَمَنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴿۳﴾ وَمَنْ شَرِّ  
 النَّقْضِ فِي الْعَقْدِ ﴿۴﴾ وَمَنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴿۵﴾﴾ [سورۃ الفلق] ”آپ کہہ دیجئے کہ میں صبح کے رب کی پناہ میں آتا ہوں۔ ہر اس چیز کے شر سے جو اس نے پیدا کی ہے۔ اور انہیں رات کی تاریکی کے شر سے جب اس کا اندر ہرا پھیل جائے۔ اور گرہ (اگا کران) میں پھونکنے والیوں کے شر سے بھی۔ اور حسد کرنے والے کی برائی سے بھی جب وہ حسد کرے۔“

(۱) حسن صحیح: صحيح الترغیب (۶۴۹) ابو داود (۵۰۸۲) کتاب الادب: باب ما یقول اذا اصبح

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ إِلَهِ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ مِنْ شَرِّ الْوَسَوَاسِ الْخَنَّاسِ الَّذِي يُوَسِّعُ فِي صُدُورِ النَّاسِ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ﴾ [سورة الناس] "آپ کہہ دیجئے کہ میں لوگوں کے پروردگار کی پناہ میں آتا ہوں، لوگوں کے مالک کی (اور) لوگوں کے معبدوں کی (پناہ میں) وسوسہ ڈالنے والے پچھے ہٹ جانے والے کے شر سے جو لوگوں کے سینوں میں وسوسہ ڈالتا ہے (خواہ) وہ جنوں میں سے ہو یا انسانوں میں سے۔"

⑤ ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ﴾ "میں اللہ تعالیٰ کے مکمل کلمات کے ذریعے ہر اس چیز کے شر سے پناہ مانگتا ہوں جو اس نے پیدا کی۔"

یہ دعا بھی زیادہ سے زیادہ پڑھتے رہنا چاہیے ابتو رخص صبح و شام، اسی طرح کسی بھی مقام پر پہنچ کر۔ چنانچہ فرمان نبوی کے مطابق جو شخص بھی کسی مقام پر اتر کر یہ دعا پڑھتا ہے ﴿لَمْ يَضُرُّهُ شَيْءٌ حَتَّىٰ يَرْتَحِلَ مِنْ مَنْزِلِهِ ذِلْكَ﴾ "جب تک وہ اس مقام سے کوچ نہیں کرتا اسے کوئی چیز تکلیف نہیں پہنچا سکتی۔"<sup>(۱)</sup>

⑥ ﴿بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسْمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ "میں شروع کرتا ہوں) اس اللہ کے نام سے جس کے نام کے ساتھ زمین و آسمان میں کوئی چیز نقصان نہیں پہنچا سکتی اور وہی خوب سننے والا، خوب جانے والا ہے۔"

صبح و شام یہ دعا پڑھنا بھی ہر قسم کے نقصان سے بچاؤ کا ذریعہ ہے۔ چنانچہ فرمان نبوی ہے کہ ﴿مَا مِنْ عَبْدٍ يَقُولُ فِي صَبَاحٍ كُلَّ يَوْمٍ وَ مَسَاءً كُلَّ لَيْلَةٍ ... ثَلَاثَ مَرَاتٍ لَمْ يَضُرُّهُ شَيْءٌ﴾ "جو شخص روزانہ صبح و شام تین تین مرتبہ یہ دعا پڑھے گا اسے کوئی چیز نقصان نہیں پہنچا سکے گی۔"<sup>(۲)</sup>

**ضروری وضاحت:** جادو چونکہ جنات و شیاطین کے ذریعے ہی کیا جاتا ہے اس لیے جادو سے بچاؤ کے لیے وہ تمام مدابیر بھی اختیار کرنی چاہیں جو جنات و شیاطین سے بچاؤ کی ہیں اور جنات و شیاطین سے بچاؤ کی مدابیر آئندہ باب کے تحت عنوان "جنات سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی مدابیر" کے ذیل میں ملاحظہ کی جا سکتی ہیں۔

## بُدَادُوكِيْ حِقْيَقَتُ اور اس کا علَاج

جادو کا علَاج کرنا چاہیے

کیونکہ جادو بھی ایک بیماری ہے جیسا کہ امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ کے حوالے سے نقل فرمایا ہے

(۱) [مسلم (۲۷۰۸) کتاب الذکر والدعاء : باب في التعود من سوء القضاء و درك الشقاء]

(۲) [حسن صحيح : صحيح ترمذی ، ترمذی (۳۲۸۸) ابو داود (۵۰۸۸) صحیح الجامع الصغیر (۵۷۴۵)]

کہ ﴿وَالسَّحْرُ مَرَضٌ مِّنَ الْأَمْرَاضِ﴾ ”جادو بھی بیماریوں میں سے ایک بیماری ہے۔“<sup>(۱)</sup> اور ہر بیماری کا علاج کرنے کی اسلام نے ترغیب دلائی ہے جیسا کہ چند احادیث حسب ذیل ہیں:

(۱) حضرت اسامہ بن شریک رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ دیہاتیوں نے آکر عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! کیا ہم دواء استعمال کریں تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ﴿نَعَمْ يَا عِبَادَ اللَّهِ تَدَاوُوا فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَضْعُ دَاءً إِلَّا وَضَعَ لَهُ شِفَاءً﴾ ”ہاں اے اللہ کے بندو! دواء لیا کرو، یقیناً اللہ تعالیٰ نے کوئی بیماری نہیں بنائی مگر اس کی شفا بھی بنائی ہے۔“<sup>(۲)</sup>

(۲) حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی روایت میں ہے کہ ﴿يَا عِبَادَ اللَّهِ تَدَاوُوا فَإِنَّ الَّذِي خَلَقَ الدَّاءَ خَلَقَ الدَّوَاءَ﴾ ”اللہ کے بندو! دواء لیا کرو، بلاشبہ جس ذات نے بیماری پیدا کی ہے اس نے (اس کی) دواء بھی پیدا کی ہے۔“<sup>(۳)</sup>

(۳) فرمان نبوی ہے کہ ﴿إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَسْتَرِّ دَاءً إِلَّا أَنْزَلَ لَهُ دَوَاءً، عَلِمَهُ مَنْ عَلِمَهُ وَجَهَلَهُ مَنْ جَهَلَهُ﴾ ”اللہ تعالیٰ نے جو بھی بیماری نازل کی ہے اس کی دواء بھی نازل کی ہے، جس نے اسے جان لیا اس نے اسے جان لیا اور جو اس سے لاعلم رہا وہ جاہل ہی رہ گیا۔“<sup>(۴)</sup>

(۴) ایک اور حدیث میں ہے کہ ﴿لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءٌ فِإِذَا أُصِيبَ دَوَاءُ الدَّاءِ بِرَأْيِ الْمُدْعِنِ اللَّهِ﴾ ”ہر بیماری کی دواء موجود ہے اور جب کسی بیماری کی صحیح دواء مل جاتی ہے تو اللہ کے حکم سے بیماری دور ہو جاتی ہے۔“<sup>(۵)</sup>

امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جمہور علماء کی رائے یہ ہے کہ مریض کو دواء لینی چاہیے۔<sup>(۶)</sup> علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ علامہ مازری رحمۃ اللہ علیہ کے حوالے سے نقل فرماتے ہیں کہ بعض اوقات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ بات ”ہر بیماری کی دواء ہے“ خلاف واقعہ معلوم ہوتی ہے کیونکہ بہت سے مریض ایسے ہیں جو دواء تو لیتے ہیں لیکن شفایا ب نہیں ہوتے۔ تو درحقیقت ایسا اس لیے نہیں ہوتا کہ اس بیماری کی دواء موجود نہیں بلکہ اس وجہ سے ہوتا ہے کہ اس بیماری کی صحیح دواء کا علم نہیں ہوتا۔<sup>(۷)</sup>

بہر حال خلاصہ کلام یہ ہے کہ جادو کے مریض کو چاہیے کہ اپنا علاج کرائے کیونکہ علاج کرنا شرعی طور پر ثابت

(۱) [الطب النبوى لابن القىيم (ص: ۱۲۴)]

(۲) [صحیح : الصحيحه (۴۳۲) صحیح ترمذی ، ترمذی (۲۰۳۸) ابن ماجہ (۴۶۳۶)]

(۳) [صحیح : غایۃ المرام (۲۹۲) تحریر مشکلة الفقر (۵۴) صحیح الجامع الصغیر (۱۷۵۴)]

(۴) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۱۶۵۰) مستدرک حاکم (۴۰۱۴)]

(۵) [مسلم (۴۲۰) کتاب السلام : باب لکل داء دواء واستحباب التداوى]

(۶) [تفسیر القرطبی (۱۳۹۱۰)] (۷) [حاشیۃ صحیح مسلم (تحت الحديث : ۴۲۰)]

ہی نہیں بلکہ اس کی ترغیب دلائی گئی ہے۔

### جادو کا اعلان جادو کے ذریعے کرانا جائز نہیں

حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ﴿سُئِلَ النَّبِيُّ عَنِ النُّشْرَةِ فَقَالَ: هُوَ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ﴾ ”نبی کریم ﷺ سے نشرہ (یعنی جادو کے ذریعے جادو کا اعلان کرنے) کے متعلق دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا، یہ شیطانی کام ہے۔“<sup>(۱)</sup>

نشرہ سحر زدہ شخص سے جادو کو دور کرنے کو کہتے ہیں۔ اس کی ایک قسم تو وہ ہے جو اہل جاہلیت میں مروج تھی اور وہ یہ ہے کہ جادو کے ذریعے ہی جادو کا اعلان کرنا، یہ قطعاً ناجائز ہے۔ علاوہ ازیں مسنون اذکار دعاؤں اور شرک سے پاک کلام کے ذریعے جادو کا اعلان کرنا درست ہے۔

صحیح بخاری میں ہے کہ قاتدہ رضی اللہ عنہ نے سعید بن میتب رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا کہ ﴿رَجُلٌ بِهِ طِبٌ أَوْ يُؤْخَذُ عَنْ أُمْرَأَتِهِ أَيْحَلٌ عَنْهُ أَوْ يُنْشَرُ؟ قَالَ: لَا بَأْسَ بِهِ، إِنَّمَا يُرِيدُونَ بِهِ الْإِصْلَاحَ فَإِمَّا مَا يَنْفَعُ فَلَمْ يُنْهَى عَنْهُ﴾ ”اگر کسی پر جادو ہو جائے یا کوئی ایسا عمل ہو جائے جس کی وجہ سے اس کی بیوی کے پاس جانے سے روک دیا جائے تو اس کا دفعیہ کرنا یا اس سے زائل کرنے کے لیے کام استعمال کرنا درست ہے یا نہیں؟ انہوں نے کہا کہ اس میں کوئی حرج نہیں (بشرطیکہ وہ کلام شرک پر مشتمل نہ ہو) کیونکہ اس سے پڑھنے والے کا مقصد اصلاح ہے، جو چیز نفع رسائیں ہوں ممکن نہیں۔“<sup>(۲)</sup>

(ابن قیم رضی اللہ عنہ) سحر زدہ شخص سے جادو ختم کرنے کو ”نشرہ“ کہتے ہیں۔ اس کی دو قسمیں ہیں: ایک قسم یہ ہے کہ جادو کو جادو کے ذریعے ہی ختم کیا جائے۔ یہ ناجائز اور شیطانی عمل ہے... دوسری صورت یہ ہے کہ دم، تعوذات، ادویات اور مبارح دعاؤں کے ذریعے اس کا اعلان کیا جائے۔ عمل بلا تردید جائز ہے۔<sup>(۳)</sup>

(شیخ ابن باز رضی اللہ عنہ) جادو کا جو اعلان جادو گر کرتے ہیں، یعنی کوئی جانور ذبح کر کے یا کسی اور طریقے سے جن کا تقرب حاصل کرتے ہیں تو یہ ناجائز ہے کیونکہ یہ شیطانی عمل بلکہ شرک اکبر میں سے ہے، اس لیے اس سے پچنا واجب ہے۔ اسی طرح کا ہنوں اور غیب کی باتیں بتانے والوں سے سوال کرنا اور ان کے بتائے ہوئے طریقے سے اس کا اعلان کرنا بھی درست نہیں ہے۔ اس لیے کہ یہ لوگ ایمان نہیں رکھتے، نیز یہ جھوٹے اور فاجر ہوتے

(۱) [صحیح : هدایۃ الرواۃ (۲۷۹/۴) ابو داود (۳۸۶۸) کتاب الطب : باب النشرۃ، مستدرک حاکم (۴۱۸/۴) امام حاکم] نے اسے صحیح کہا ہے اور امام ذہبی نے بھی ان کی موافقت کی ہے۔

(۲) [بخاری تعلیقاً (قبل الحدیث / ۵۷۶۵) کتاب الطب : باب هل یستخرج السحر]

(۳) [زاد المعاد (۱۲۴/۴) کتاب التوحید لایمam محمد بن عبد الوہاب، باب ما جاء فی النشرۃ]

ہیں۔ یہ علم غیب کا دعویٰ کرتے ہیں اور لوگوں کو دھوکا دیتے ہیں اور نبی ﷺ نے ان کے پاس جانے اور ان سے سوال کرنے اور ان کی تصدیق کرنے سے منع فرمایا ہے۔<sup>(۱)</sup>

(شیخ ابن جبرین رضی اللہ عنہ) جادو کا علاج صرف رحمانی علاج ہے اور وہ اللہ اور اس کے رسول کے کلام کے ذریعے ہوتا ہے اور جادو کے علاج کے لیے جادوگروں کے پاس آنایا جادو کا توڑ جادو کے ذریعے ہی کرنا جائز نہیں۔<sup>(۲)</sup>

(شیخ سلیمان بن محمد اللہیمید) جادو کے علاج کا حرام طریقہ یہ ہے کہ جادوگروں اور شعبدہ بازوں کے پاس جا کر جادو کے ذریعے جادو کا علاج کرایا جائے۔<sup>(۳)</sup>

(سعودی مستقل فتویٰ کمیٹی) جادو کا علاج جادو کے ذریعے جائز نہیں بلکہ جادو کا علاج دم، تلاوت قرآن، مسنون اذکار و ادعیہ اور اللہ تعالیٰ سے شفاء مانگنے کے ذریعے کرنا چاہیے۔<sup>(۴)</sup>

### معانِ الحج اہل علم اور تجربہ کار لوگوں میں سے ہو

کیونکہ دیگر امراض کی طرح جادو کے مرض کا علاج بھی وہی کر سکتا ہے جو اس کا تجربہ رکھتا ہو اور شرعی طور پر اس کے علاج سے مکمل طور پر واقف ہو۔ سابق مفتی اعظم سعودیہ شیخ ابن باز رضی اللہ عنہ نے بھی یہ وضاحت فرمائی ہے کہ شرعی طریقے کے مطابق جادو کو اتنا صرف اہل علم، صاحب بصیرت اور ماہر تجربہ کار لوگوں کا ہی کام ہے۔<sup>(۵)</sup> لہذا جادو کے علاج کے لیے کسی متقدی و پرہیزگار اور ماہر معانِ الحج کو ہی تلاش کرنا چاہیے۔

### معانِ الحج کے لیے ضروری ہدایات

اگرچہ دور حاضر میں شرعی طریقے کے مطابق جادو جنات کا علاج کرنے والے ماہرین کی اشد ضرورت ہے کیونکہ نام نہاد عامل، نجومی اور کائناتی قسم کے لوگ اس سلسلے میں نہ صرف جاہل عوام کو گمراہ کر رہے ہیں بلکہ ان سے بھاری رقم وصول کر کے انہیں لوٹ بھی رہے ہیں۔ لیکن یہ یاد رہے کہ جادو جنات کے مریض کا علاج کرنا ہر شخص کے بس کی بات نہیں کیونکہ ایسا کرنے والا خود بھی بعض اوقات بہت سے مسائل کا شکار ہو سکتا ہے مثلاً سب سے بڑا مسئلہ اسے یہ پیش آ سکتا ہے کہ اگر وہ روحانی طور پر کمزور ہے تو جن اس کا سب سے بڑا شمن بن جائے گا اور اسے ٹنگ کرنے کی کوشش کرے گا۔ دوسرے یہ کہ اس کے پاس خواتین کی آمد و رفت بھی اکثر رہتی ہے جس کی وجہ سے وہ فتنے میں بیتلہ ہو سکتا ہے۔ لہذا روحانی معانِ الحج کے لیے اہل علم نے چند ضروری ہدایات تجویز کی ہیں، جن پر عمل کرنے سے وہ ایسی مشکلات اور ہر طرح کے فتنوں سے محفوظ رہے گا۔ ان ہدایات کا مختصر بیان حسب ذیل ہے:

(۱) [جادو تونی کا علاج (اردو ترجمہ "رسالہ فی حکم السحر والکهانة") (ص: ۲۵)]

(۲) [شرح العقيدة الطحاوية لابن جبرین (۱۹۳/۴)] (۳) [شرح کتاب التوحید (ص: ۱۹۲)]

(۴) [فتاویٰ اللجنۃ الدائمة (۵۶۰/۱)] (۵) [التعلیق المفید (ص: ۱۵۴)]

\* اولاً معاуж اپنا عقیدہ درست کرے اور قول فعل میں ہمیشہ توحید کو اپنائے رکھے۔

\* پنختہ طور پر یہ اعتقاد رکھے کہ ہر قسم کی بیماری اور اس کی شفافر اللہ کی طرف سے ہے، اس کی مرضی کے بغیر نہ کوئی بیمار کر سکتا ہے اور نہ ہی کوئی شفادے سکتا ہے۔

\* اس بات پر کامل یقین رکھے کہ قرآنی آیات اور مسنون اذکار و وظائف میں ہر قسم کا جسمانی و روحانی موجود علاج ہے اور یہ علاج جنات و شیاطین کو بھگانے میں بھی تاثیر رکھتا ہے۔

\* ریا کاری اور شہرت طلبی کے لیے نہیں بلکہ مغض لوگوں کی خدمت اور ایک دینی ضرورت صحیح ہوئے یہ کام اپنائے۔  
ہمہ وقت اللہ کی یاد اپنے دل میں رکھے اور زبان کو ہمیشہ اللہ کے ذکر سے تر رکھے۔

\* صبح و شام کے مسنون اذکار اور مختلف اوقات کی نبوی دعاؤں میں ہرگز سستی نہ کرے۔

\* اپنی ذاتی زندگی تقویٰ و پر ہیز گاری کا عملی نمونہ بنائے اور ہر قسم کے گناہ سے بچنے کی بھرپور کوشش کرے۔  
ہر وقت باوضور ہنے کی کوشش کرے۔

\* معاуж کو ہمیشہ یاد رکھنا چاہیے کہ وہ (اطاعت و عبادت، ذکر و اذکار اور یادِ الہی کے ذریعے) جتنا اللہ کے قریب ہوتا جائے گا اتنا ہی شیطان سے دور ہوتا جائے گا اور اتنی ہی زیادہ اسے شیطان کے خلاف قوت ملتی جائے گی لیکن اگر وہ اپنے نفس پر ہی کنٹرول نہ کر سکے اور اپنے اوپر مقرر کردہ شیطان کو ہی قابو میں نہ کر سکے تو دوسرے انسانوں کے جنات اور شیاطین کو ہرگز قابو میں نہیں لاسکے گا۔

\* علاج کے دوران مریض کو بھی مسنون اذکار و وظائف پڑھنے کی تلقین کرے اور اس سلسلے میں مریض کی استطاعت کو بھی پیش نظر رکھے یعنی جتنے اذکار بآسانی مریض پڑھ سکتا ہے اتنے ہی اسے بتائے، اس پر اتنا بوجھ نہ ڈالے کہ وہ وظائف کی پابندی ہی نہ کر سکے۔

\* ہر مریض کو نیک بننے، عقیدہ توحید اپنانے، شرک سے بچنے اور نماز، روزہ وغیرہ جیسی تمام عبادات کی پابندی کرنے کی تلقین کرے۔

\* دوران علاج اگر مریض کا کوئی عیب ظاہر ہو تو اس کی پرده پوشی کرے۔

\* مریض کو سلی وے اور اسے مایوس ہونے سے روکے۔

\* علاج معاуж کا کام شروع کرنے سے پہلے شادی کرالے۔

\* عورتوں کا علاج کرنے سے پہلے انہیں پرده کرائے اور ان کے محروم شہزادوں کی موجودگی میں ہی ان کا علاج کرے۔

\* اگر اپنے نفس پر قابو پانے کی طاقت نہ ہو تو پھر مردوں کا ہی علاج کرے۔

\* معانج پر یہ بھی لازم ہے کہ علاج معالجہ سے پہلے جنات و شیاطین کے متعلق کامل دینی معلومات حاصل کرے۔ ان سے بچاؤ، حفاظتی تدابیر اور ان کے علاج کے شرعی طریقے سیکھے اور پھر پابندی سے ان پر عمل کرے۔

### مریض کے لیے ضروری ہدایات

اہل علم کا کہنا ہے کہ معانج کے ساتھ ساتھ مریض میں بھی چند صفات ایسی ہونی چاہیے جن کی بدولت وہ گمراہ ہونے سے بچ جائے اور شرعی طریقے کے مطابق اپنا علاج کر سکے۔ اس حوالے سے چند امور پیش خدمت ہیں:

\* اولاً مریض کو پختہ طور پر یہ اعتقاد رکھنا چاہیے کہ یماری سے شفافر اسی وقت نصیب ہوتی ہے جب اللہ تعالیٰ کی مرضی ہوتی ہے کیونکہ شفادینے والی حقیقی ذات اللہ تعالیٰ کی ہی ہے۔ اس لیے وہ شب و روز اللہ تعالیٰ سے ہی شفاظ طلب کرے۔

\* جادو جنات کو بھگانے والے مسنون اذکار و وظائف کی پابندی کرے۔

\* اپنے بدن سے لے کر گھر، دفتر اور دکان تک ہر جگہ کو خلافِ شرع اشیاء سے پاک رکھے۔

\* علاج کرنے کے لیے کسی نیک، متقی اور پرہیزگار معانج کو تلاش کرے، جو نماز روزہ اور دیگر عبادات کا پابند ہو اور مسنون اذکار و وظائف کے ذریعے ہی دم کرے۔ اگر کوئی معانج بے نماز یا شرعی حدود کو تجاوز کرنے والا ہو یا خلافِ شرع امور انجام دینے والا ہو (جیسے بے پرده عورتوں سے اختلاط، گالی گلوچ، موسیقی سننا، اللہ کے نافرمانوں سے دوستی وغیرہ) یا پراسرار کام کرتا ہو (مثلاً پتوں میں سویاں مارنا، کسی کیل وغیرہ پر دم کر کے گھر میں لگانے کا بتانا یا کوئی کپڑا طلب کرنا وغیرہ) تو ایسے معانج کے پاس نہیں جانا چاہیے۔

\* اگر علاج کے باوجود شفانہ مل رہی ہو تو صبر سے کام لے کیونکہ صبر کرنے والوں کو اللہ تعالیٰ پسند فرماتے ہیں اور انہیں بے حساب اجر عطا فرماتے ہیں۔<sup>(۱)</sup> اور یہ بھی ذہن نشین رکھے کہ یماری کی حالت میں گناہ بھی معاف ہوتے ہیں اور اجر و ثواب بھی ملتا ہے۔ نیز اللہ کی رحمت سے مایوس ہرگز نہ ہو بلکہ اللہ تعالیٰ سے دعا وال التجاء اور شرعی طریقہ علاج کو جاری رکھے۔

### اگر کوئی ماہر اور متقی معانج نہ ملے؟

اگر تلاش کے باوجود کوئی پرہیزگار اور ماہر معانج نہ مل سکے تو مریض کو چاہیے کہ وہ کسی جادوگر، کاہن یا نام نہاد عامل کے پاس جا کر کفر و شرک میں بستا ہونے کے بجائے صبر سے کام لے، اسی میں خیر اور اجر و ثواب ہے۔ جیسا کہ عطاء بن ابی رباح رض بیان کرتے ہیں کہ

”حضرت ابن عباس رض نے مجھے کہا، میں تمہیں ایک جنتی عورت نہ دکھاؤں؟ میں نے کہا، کیوں نہیں ضرور۔

(۱) [آل عمران: آیت ۱۴۶]، [الزمیر: آیت ۱۰]

انہوں نے کہا یہ سیاہ رنگ کی عورت جو نبی ﷺ کے پاس آئی ہے اور اس نے کہا، اے اللہ کے رسول! مجھ پر مرگی کا حملہ ہوتا ہے اور میرے کپڑے جسم سے دور ہو جاتے ہیں، آپ میرے لیے اللہ تعالیٰ سے دعا فرمائیں۔ آپ نے فرمایا ﴿إِنْ شِئْتِ صَبَرْتِ وَلَكِ الْجَنَّةُ وَإِنْ شِئْتِ دَعَوْتُ اللَّهَ أَنْ يُعَافِيْكَ﴾ «اگر تو چاہے تو (اس بیکاری پر) صبر کرو اور تیرے لیے جنت ہے اور اگر تو چاہے تو میں اللہ تعالیٰ سے تیری عافیت کی دعا مانگتا ہوں۔» اس نے جواب میں کہا، میں صبر کرتی ہوں۔ اس نے مزید کہا کہ میرے کپڑے اتر جاتے ہیں، دعا کیجئے کہ میرے کپڑے نہ اتریں۔ چنانچہ آپ ﷺ نے اس کے لیے دعا فرمادی۔<sup>(۱)</sup>

حافظ ابن حجر عسقلانی کی توضیح کے مطابق اس عورت کا نام ام زفر تھا اور اسے دورہ پڑنے کا سبب جن کا حملہ تھا۔<sup>(۲)</sup> امام ابن عبد البر<sup>(۳)</sup> اور امام ابن اثیر<sup>(۴)</sup> علیہما السلام نے بھی ام زفر کے حالاتِ زندگی بیان کرتے ہوئے نقل فرمایا ہے کہ یہی وہ عورت تھی جس پر جن حملہ آور ہوتا تھا۔ حافظ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ممکن ہے اس سیاہ رنگ کی عورت کا مرگ کا دورہ خبیث ارواح کی وجہ سے ہو۔<sup>(۵)</sup>

معلوم ہوا کہ جن زدہ عورت نے معانج اعظم نبی کریم ﷺ کی موجودگی میں علاج پر صبر کو ترجیح دے کر جنت پانے کی کوشش کی تو آج بھی ہمیں ہر تکلیف و آزمائش میں کسی قسم کے گناہ میں بنتلا ہونے کے بجائے صبر کا دامن ہرگز نہیں چھوڑنا چاہیے۔ یقیناً معانج نہ ملنے کی صورت میں صبر کرنے والا جنت کا مستحق ٹھہرے گا (ان شاء اللہ)۔ لیکن یہاں یہ بھی یاد رہے کہ جتنا کام مریض خود کر سکتا ہے اسے اتنا ضرور کرنا چاہیے یعنی وہ اذکار اور مسنون دعائیں جن سے جادوجنات سے بچا جا سکتا ہے (جیسا کہ پچھلے اوراق میں ان کا ذکر کیا گیا ہے) مریض ان کی پابندی کرے اور جادو سے بچاؤ کی دیگر تدابیر اپنانے کی بھی بھرپور کر شش کرے۔

### جادو کی علامات

جادو کے علاج سے پہلے جادو کی تشخیص کرنا ضروری ہے کہ آیا مریض کو جادو کا اثر ہے بھی یا نہیں؟ تو اس کے لیے اہل علم نے جادو کی کچھ علامات ذکر فرمائی ہیں، جن کا مختصر بیان حسب ذیل ہے:

\* اچانک عبادات سے دل اچاٹ ہو جانا، کسی نیکی کے کام کی رغبت نہ رہنا۔ \*

\* اولاد اور والدین، بھائیوں، دوستوں، شریکوں یا میاں بیوی میں محبت کا اچانک نفرت میں بدل جانا، شکوک و شبہات کا پیدا ہو جانا، کسی دوسرے کا کوئی عذر قبول نہ کرنا، چھوٹے سے اختلاف کو پہاڑ تصور کرنا، خاوند کا

(۱) [بخاری (۵۶۵) کتاب المرضی: باب فضل من يصرع من الريح، مسلم (۲۵۷۶) احمد (۳۲۴۰)]

(۲) [فتح الباری (۱۱۵/۱۰)]

(۳) [الاستیعاب فی معرفة الاصحاب (۴۵۳/۱۴)]

(۴) [اسد الغابة فی معرفة الصحابة (۳۳۳/۶)]

(۵) [زاد المعاد فی هدی خیر العباد (۱۸۱/۳)]

بیوی کو اور بیوی کا خاوند کو بد صورت دکھائی دینا، جہاں ایک ساتھی بیٹھا ہوا س جگہ کو ناپسند کرنا۔

\* شوہر یا بیوی میں ہم بستری کی خواہش ختم ہو جانا۔ \*

اچانک بیوی سے محبت کا حادثے بڑھ جانا، اس کے بغیر بے صبری اور اس کی اندری فرمانبرداری شروع کر دینا۔

\* کسی خاص جگہ پر بے چینی، خوف یا گھبراہٹ محسوس ہونے لگنا اور وہاں سے کہیں اور جانے پر اطمینان محسوس ہونا۔ \*

\* ہمیشہ سستی و کاہلی میں بنتا رہنا، خلوت پسندی اور خاموشی کو ترجیح دینا اور محفلوں سے ہمیشہ دور رہنا۔ \*

\* جسم میں کسی جگہ ہمیشہ در در ہنا لیکن طبی معائنے کے باوجود اس کا کوئی سبب سمجھنا آنا۔ \*

\* سوتے جا گئے ڈراویٰ آوازیں سنائی دینا، خوفناک خواب، کثرت و ساویں اور شکوک و شبہات میں بنتا ہو جانا۔ \*

➡ یہاں یہ یاد رہے کہ یہ علامات اغلبًا جادو کے مریض میں ہی پائی جاتی ہیں لیکن اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ ان علامات والا مریض سو فیصد جادو زدہ ہی ہو کیونکہ علامات کی حیثیت مخصوص قرآن یا اشاروں کی ہوتی ہے جو کسی بھی چیز تک پہنچنے کا صرف ایک ذریعہ ہوتے ہیں۔ نیز بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ جادو زدہ شخص میں جن زدہ کی علامات پائی جاتی ہیں اور بعض اوقات جن زدہ میں جادو زدہ کی، اس لیے معانج کو چاہیے کہ جن زدہ کی علامات بھی پیش نظر رکھے (جن کا بیان آئندہ عنوان ”جنت اور آسیب زدگی کا علاج“ کے تحت آئے گا)۔

### جادو کے علاج کے مختلف طریقے

اولاً یہ واضح رہے کہ اگر انسان جادو سے بچاؤ کی احتیاطی تدبیر پر عمل کرتا رہے اور روزمرہ مسنون اذکار و وظائف کی پابندی کرے تو بالعموم جادو جنات کے حملوں سے محفوظ ہی رہتا ہے لیکن اگر کبھی ان تدبیر میں کوتا ہی کے باعث جادو کا حملہ ہو جائے تو اس کے علاج کے مختلف طریقے ہیں، ملاحظہ فرمائیے۔

### ① جادو کی تلاش اور اس کا اتنالف

جادو کا سب سے بڑا نفع بخش علاج یہ ہے کہ جادو ز میں یا پہاڑ وغیرہ پر جہاں کہیں بھی چھپایا گیا ہو، اس کا پتہ لگایا جائے، اگر وہ مل جائے تو اسے ضائع کر دیا جائے تو جادو ختم ہو جائے گا۔ شیخ ابن باز رحمۃ اللہ علیہ نے یہی فرمایا ہے۔<sup>(۱)</sup> بنی کریم ﷺ پر بھی جب جادو ہوا تھا تو آپ ﷺ مسلسل اس وقت تک اس کی تکلیف میں بنتا رہے تھے جب تک جادو کو زروان کے کنوئیں سے نکال کر ضائع نہیں کر دیا گیا۔ آپ ﷺ جادوی اشیاء (جن میں گر ہیں لگی ہوئی تھیں) پر معاوذتین سورتوں (الفلق، الناس) کی ایک ایک آیت پڑھ کر پھونکتے اور گرہ کھلتی جاتی اور جیسے گرہ کھلتی آپ کو اپنی طبیعت میں بھی خفت اور فرق محسوس ہوتا۔ جادوی اثر سے آزاد ہونے کے بعد آپ ﷺ نے ان جادوی اشیاء کو ز میں میں دفن کر دیا۔<sup>(۲)</sup>

(۱) [جادو تونے کا علاج (ص: ۲۴)]

(۲) [دیکھئے: بخاری (۵۷۶۳) کتاب الطب: باب السحر، الصحیحة (۲۷۶۱) طبرانی کبیر (۲۰۱۵)]

لہذا اگر جادو کی جگہ کا علم ہو جائے تو ان اشیاء پر سورۃ الفلق، سورۃ الناس، سورۃ الفاتحہ، آیت الکرسی اور سورۃ بقرہ کی آخری آیات پڑھ کر پھونکنا چاہیے اور پھر انہیں کہیں دور جا کر دفنادینا چاہیے یا جلا دینا چاہیے یا پھر پانی میں بہاد دینا چاہیے۔ اور اگر یہ سورتیں یاد نہ ہوں تو پھر صرف تعوذ پڑھ کر، تھی ان اشیاء کو تلف کر دینا چاہیے۔

لہذا یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جادو کی جگہ کے متعلق نبی کریم ﷺ کو تو بذریعہ وحی بتا دیا گیا تھا، آج چونکہ وحی کا سلسہ منقطع ہو چکا ہے تو پھر جادو کی جگہ کا کیسے پتہ چل سکتا ہے؟ اہل علم نے اس کا جواب یہ دیا ہے کہ آج بھی دو طریقوں سے جادو کی جگہ کا پتہ چل سکتا ہے:

1۔ ایک یہ کہ اگر جادو کے مریض میں جن موجود ہو اور شرعی دم کے ذریعے اسے حاضر کر کے اس سے جادو کی جگہ دریافت کی جائے اور پھر وہ بتا دے کہ جادو فلاں جگہ چھپایا ہوا ہے۔

2۔ دوسرے یہ کہ مریض کو الہام یا خواب کے ذریعے جادو کی جگہ بتا دی جائے، یا اسے گمان غالب کے ذریعے اس جگہ کا پتہ چل جائے، یا اسے جس جگہ پر جانے سے زیادہ تکلیف محسوس ہو وہاں جادو تلاش کر لیا جائے۔ بالفاظ دیگر جادو کی جگہ کا آج بھی پتہ چل سکتا ہے بشرطیکہ معانلح اور مریض مخلص اور شریعت کے پابند ہوں۔

## ڈم درود ②

جادو کے علاج کا دوسرا اہم اور مفید طریقہ یہ ہے کہ شرعی دم کے ذریعے جادو ختم کرنے کی کوشش کی جائے۔ حافظ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اس طریقہ علاج کو بہترین قرار دیا ہے۔<sup>(۱)</sup> جبکہ شیخ ابن باز رحمۃ اللہ علیہ کے مطابق (جادو سے بچاؤ کے حوالے سے پچھے ذکر کردہ دعائیں اور اذکار) جادو واقع ہو جانے کے بعد اس کے ازالے کے لیے بھی اہم تھیا رہیں البتہ یہ کثرت اور تضرع کے ساتھ پڑھے جائیں اور اللہ تعالیٰ سے درخواست کی جائے کہ اللہ تعالیٰ ضر اور پریشانی کو دور کر دے۔<sup>(۲)</sup> شیخ ابن عثیمین رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جادو یا دوسرے امراض میں بتلا شخص پر قرآنی آیات یا مسنون دعائوں کے ذریعے دم کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ نبی ﷺ سے بھی ثابت ہے کہ آپ اپنے صحابہ پر دم کیا کرتے تھے۔<sup>(۳)</sup> شیخ سعید بن علی بن وہب خطانی فرماتے ہیں کہ جب جادو کی جگہ کا علم نہ ہو سکے تو پھر باقی یہی چیز رہ جاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے آگے التجاء کی جائے، قرآن کریم اور مسنون دعائوں کے ساتھ دم کیا جائے۔<sup>(۴)</sup> چند مفید اور اہم دم جن کے ذریعے جادو کا علاج کرنا چاہیے، حسب ذیل ہیں:

### ○ سورۃ الفاتحہ:

حضرت خارجہ بن صلت رضی اللہ عنہ اپنے چچا سے روایت کرتے ہیں کہ ہم رسول اللہ ﷺ سے ملاقات کے بعد

(۱) [الطب النبوی لابن القیم (ص: ۲۶۹)]

(۲) [جادو تونے کا علاج (اردو ترجمہ "رسالہ فی حکم السحر والکھانہ") (ص: ۲۰-۲۱)]

(۳) [مجموع فتاویٰ ابن عثیمین (۱۳۹۱)] (۴) [فقہ الدعوة فی صحيح الامام البخاری (۸۳۱)]

عرب کے ایک محلے میں پہنچے۔ اس محلے کے لوگوں نے کہا، ہمیں بتایا گیا ہے کہ تم اس شخص (یعنی محمد ﷺ) سے خیر و برکت کے ساتھ آئے ہو، کیا تمہارے پاس کوئی دواء یا دم ہے کیونکہ ہمارے پاس ایک آسیب زدہ شخص زنجیروں کے ساتھ جکڑا ہوا ہے؟ ہم نے کہا ہاں ہے۔ چنانچہ وہ اس شخص کو لے کر آئے جو زنجیروں کے ساتھ جکڑا ہوا تھا۔ (خارجہ کے چچا کہتے ہیں کہ) ﴿فَقَرَأْتُ عَلَيْهِ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ غُدُوًّا وَعَشِيًّا أَجْمَعُ بُزَّاقِيْ ثُمَّ أَتَفْلُّ قَالَ : فَكَانَنَا أُنْشِطَّ مِنْ عِقَالٍ﴾ ”میں نے تین دن اس پر سورہ فاتحہ پڑھ کر دم کیا، میں اپنے تھوک کو اکٹھا کر کے اس پر تھوکتا رہا گویا کہ وہ پہلے بندھا ہوا تھا جس سے اس کو آزادی حاصل ہو گئی۔“ ان لوگوں نے مجھے مزدوری دی۔ میں نے (یعنی سے) انکار کر دیا جب تک کہ میں نبی ﷺ سے دریافت نہ کر لوں۔ آپ ﷺ نے فرمایا، تو اسے اپنے مصرف میں لا، مجھے اپنی زندگی کی قسم! کچھ وہ لوگ ہیں جو غلط دم کر کے کھاتے ہیں لیکن تو نے صحیح دم کر کے کھایا ہے۔<sup>(۱)</sup>

اس روایت سے معلوم ہوا کہ جادو کے مریض کو سورہ فاتحہ پڑھ کر دم کرنا مفید ہے کیونکہ نبی کریم ﷺ نے خود اس کی تصدیق فرمائی ہے۔

⇒ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ بذریعہ قرآن دم کر کے اجرت بھی لی جا سکتی ہے۔ ایک دوسری روایت میں اسی حوالے سے نبی کریم ﷺ کے یہ الفاظ بھی مذکور ہیں کہ ﴿إِنَّ أَحَقَّ مَا أَخَذْتُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا كِتَابُ اللَّهِ﴾ ”اجرت کی مستحق اشیاء میں سب سے زیادہ حقدار اللہ کی کتاب ہے۔“<sup>(۲)</sup> لیکن اس جواز کا مطلب یہ بھی نہیں کہ غریب عوام کو لوٹنا شروع کر دیا جائے اور ان کی مجبوری کا فائدہ اٹھاتے ہوئے ان سے بھاری رقم وصول کرنی شروع کر دی جائیں۔ اعتدال کو ملاحظہ رکھنا بہر صورت ضروری ہے۔

## ○ سورۃ الفلق، سورۃ الناس:

جیسا کہ ایک صحیح حدیث میں ہے کہ نبی کریم ﷺ پر ہونے والے جادو کے اثر کو زائل کرنے کے لئے معوذ تین سورتیں نازل کی گئیں۔ چنانچہ اس میں یہ لفظ ہیں کہ ﴿فَاتَّاهُ جِبْرِيلُ فَنَزَلَ عَلَيْهِ بِالْمُعَوَّذَتَيْنِ﴾ ”پھر حضرت جبریل علیہ السلام معوذ تین سورتیں لے کر آپ ﷺ کے پاس تشریف لائے (اور آپ سے کہا کہ فلاں یہودی نے آپ پر جادو کیا ہے)۔“ پھر آپ ﷺ ان سورتوں کی ایک ایک آیت پڑھ کر پھونکتے جاتے اور جادو کی گرہ کھلتی جاتی اور یوں تمام گرہیں کھل گئیں اور آپ سے جادو کا اثر ختم ہو گیا۔<sup>(۳)</sup>

(۱) [صحیح: صحيح ابو داود، ابو داود (۳۹۰۱) کتاب الطب: باب كيف الرفقى ، مشکاة (۲۹۸۶)]

(۲) [بخاری (۵۷۳۷، ۲۲۷۶) کتاب الطب: باب الشرط فى الرقيقة بقطع من الغنم، مسلم (۲۲۰۱)]

(۳) [صحیح: السلسلة الصحيحة (۲۷۶۱) طبرانی کبیر (۲۰۱۵) حاکم (۳۶۰۴)]

نواب صدیق حسن خان ﷺ فرماتے ہیں کہ ”جادو کو ختم کرنے میں معوذ تین سورتیں بہت گہرا اثر رکھتی ہیں۔ لہذا جو کوئی بھی شب و روز ہمیشہ ان کی تلاوت کرتا رہے گا اسے جادو نقصان نہیں پہنچا سکے گا اور اگر سحر زدہ شخص انہیں پڑھے گا تو ان شاء اللہ اس سے جادو کا اثر ختم ہو جائے گا۔“<sup>(۱)</sup>

### ○ جبرئیل علیہ السلام کا دم:

یعنی وہ دم جس کے ذریعے حضرت جبرئیل علیہ السلام نبی کریم ﷺ کو دم کیا کرتے تھے اور وہ یہ ہے:

﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ يُؤْذِنُكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنٍ حَاسِدٍ، اللَّهُ يَعْلَمُ إِذَا قَدِيمٌ﴾ ”اللہ کے نام کے ساتھ میں آپ کو ہر اس چیز سے جو آپ کو تکلیف دیتی ہے اور ہر نفس یا ہر حسد کی نظر کی برائی سے دم کرتا ہوں، اللہ آپ کو شفاعت عطا فرمائے، اللہ کے نام کے ساتھ میں آپ کو دم کرتا ہوں۔“<sup>(۲)</sup>

### ○ ہر بیماری سے شفا کا دم:

یعنی وہ دم جس کے ذریعے نبی کریم ﷺ ہر بیمار ہونے والے اپنے ساتھی کو دم کیا کرتے تھے اور وہ یہ ہے:

﴿أَذْهِبِ الْبَأْسَ رَبَّ الْقَابِسِ وَأَشْفِ أَنْتَ الشَّافِ لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاؤُكَ شِفَاءً لَا يُغَادِرُ سَقَمًا﴾ ”اے لوگوں کے پروردگار! بیماری کو دور کر دئے شفاعت عطا فرمائو، تو ہی شفاعت عطا فرمانے والا ہے، تیری شفا کے علاوہ کوئی شفا نہیں ہے، ایسی شفاعت عطا فرمائو جو بیماری کو باقی نہ چھوڑے۔“<sup>(۳)</sup>

### ○ مزید چند دم:

- 1 - آیت الکرسی۔

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيُومُ لَا تَأْخُذْنَا سَنَةً وَلَا نُؤْمِنُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفُهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسَعْ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَئُودُه حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾

- 2 - سورۃ الاخلاص۔

﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿۱﴾ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿۲﴾ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ ﴿۳﴾ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴿۴﴾﴾

- 3 - سورۃ بقرہ کی آیت نمبر ۱ تا ۵۔

﴿الَّمَ ﴿۱﴾ ذَلِكَ الْكِتَبُ لَا رَيْبٌ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴿۲﴾ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَ

(۱) [الدین الحالص (۳۲۰۲)]

(۲) [مسلم (۲۱۸۶) کتاب السلام: باب الطب والمرض والرقی، ترمذی (۹۷۲) ابن ماجہ (۳۵۲۳)]

(۳) [مسلم (۲۱۹۱) کتاب السلام: باب استحباب رقیۃ المريض، بخاری (۵۷۴۳) کتاب الطب]

يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمَا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (٣) وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْأُخْرَى هُمْ يُوْقِنُونَ (٤) اُولَئِكَ عَلَى هُدًى مِّنْ رَّبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٥)

- 4- سورہ بقرہ کی آیت نمبر 102-

وَاتَّبَعُوا مَا تَتَلَوَّ الشَّيْطَانُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَلَكِنَ الشَّيْطَانُ كَفَرُوا يُعْلَمُونَ النَّاسُ السِّحْرُ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكِينَ بِبَأْلِ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعْلَمُ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولَا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفِرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُمْ بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَهُ مَالَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَاقِهِ وَلَبِئْسَ مَا شَرَّوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (١٩٢)

- 5- سورہ بقرہ کی آیت نمبر 163 تا 164-

وَالْهُكْمُ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ (١٦٣) إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْخِلَافِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَآبَّةٍ وَتَصْرِيفُ الرِّيحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَلِمُ لَقُومٍ يَعْقِلُونَ (١٦٤)

لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِنْ تُبْدِلُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَنِ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢٨٤) أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزَلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ أَمَنَ بِاللَّهِ وَمَلِكِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا غُفرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ (٢٨٥) لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِيْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تُحِيلْ عَلَيْنَا أَصْرَارًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحِيلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَإِنْ حَمَنَا أَنْتَ مَوْلَنَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكُفَّارِ (٢٨٦) (سورہ بقرہ کی آیت نمبر 284 تا 286)

- 7- سورہ آل عمران کی آیت نمبر 18 تا 19-

شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلِكُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٨) إِنَّ الَّذِينَ يُنْذَلُونَ إِنَّمَا يُنْذَلُونَ إِلَيْهِمْ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكُفُرْ بِأَيْتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ (١٩)

- 8- سورہ اعراف کی آیت نمبر 54 تا 56-

﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارَ يَظْلِمُهُ حَثِيشًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرٍ بِإِمْرِهِ طَالَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ طَبَرَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴾<sup>54</sup> أَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ ﴾<sup>55</sup> وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ وَقِرْيَبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾

- 9- سورہ اعراف کی آیت نمبر 117 تا 122۔

﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنَّ الْقِعَدَاتِ كَفَارًا هُنَّ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾<sup>117</sup> فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾<sup>118</sup> فَغَلِبُوا هُنَّا لَكَ وَأَنْقَلَبُوا أَصْغَرِينَ ﴾<sup>119</sup> وَالْقِيَ السَّحْرَةُ سَاجِدِينَ ﴾<sup>120</sup> قَالُوا أَمَنَّا بِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾<sup>121</sup> رَبِّ مُوسَى وَهُرُونَ ﴾<sup>122</sup> ﴾

- 10- سورہ یونس کی آیت نمبر 81 تا 82۔

﴿فَلَمَّا أَلْقَوْا قَالَ مُوسَى مَا جَعْلْتُمْ بِهِ السَّحْرُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾<sup>81</sup> وَيُحَقِّقُ اللَّهُ الْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ ﴾<sup>82</sup> ﴾

- 11- سورہ طہ کی آیت نمبر 69۔

﴿وَالْقِيَ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفُ مَا صَنَعُوا إِنَّمَا أَصَنَعُوا كَيْدُ سَمِيرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حِينَئِذٍ ﴾

- 12- سورہ مومونون کی آخری 4 آیات۔

﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾<sup>115</sup> فَتَعْلَمَ اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمُ ﴾<sup>116</sup> وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أَخْرَى لَا يُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابَهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكُفَّارُونَ ﴾<sup>117</sup> وَقُلْ رَبِّ اغْفِرْ وَارْحَمْ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّحْمَنِينَ ﴾<sup>118</sup> ﴾

- 13- سورہ الصافات کی آیت نمبر 1 تا 10۔

﴿وَالصَّفَّتِ صَفَا ﴿١﴾ فَالزُّجَرَاتِ زَجَرًا ﴿٢﴾ فَالثَّلِيلِيَّتِ ذِكْرًا ﴿٣﴾ إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَاحِدٌ ﴿٤﴾ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ ﴿٥﴾ إِنَّا زَيَّنَاهُ السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكَوَاكِبُ ﴿٦﴾ وَحِفْظًا مِنْ كُلِّ شَيْطَنٍ مَارِدٍ ﴿٧﴾ لَا يَسْمَعُونَ إِلَى الْمَهْلَأِ الْأَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ ﴿٨﴾ دُحُورًا وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبٌ ﴿٩﴾ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَتَبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴿١٠﴾ ﴾

- 14- سورہ احتفاف کی آیت نمبر 29 تا 32۔

﴿وَإِذْ صَرَرْفَنَا إِلَيْكَ نَفَرَّا مِنَ الْجِنِّ يَسْتَبِعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمَّا حَضَرُوكُمْ قَالُوا أَنْصِتُوْا فَلَمَّا قُضِيَ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُمْنِذِرِينَ ﴾<sup>29</sup> قَالُوا يَقُولُونَا إِنَّا سَمِعْنَا كَثِيرًا أُنْزَلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا

لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿٣٠﴾ يَقُولُ مَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهُ وَأَمْنُوا بِهِ يَغْفِرُ لَكُمْ مَنْ ذُنُوبُكُمْ وَيُجْزِي كُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿٣١﴾ وَمَنْ لَا يُجْبَ دَاعِيَ اللَّهُ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءٌ طَوْلِيَّكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿٣٢﴾

- 15- سورۃ الرحمٰن کی آیت نمبر 33 تا 36۔

﴿إِنَّمَا عَشَرَ الْجِنَّ وَالْإِنْسَانُ إِنْ أُسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ فَانْفُذُوا لَا تَنْفُذُونَ إِلَّا إِلَيْنِي ﴿٣٣﴾ فَبِأَيِّ الْأَعْرِبِ كُمَا تَكِنُّونِ ﴿٣٤﴾ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شَوَّاظٌ مِنْ تَارٍ وَنُحَاسٌ فَلَا تَنْتَصِرُنِ ﴿٣٥﴾ فَبِأَيِّ الْأَعْرِبِ كُمَا تَكِنُّونِ ﴿٣٦﴾﴾

- 16- سورۃ الحشر کی آیت نمبر 21 تا 24۔

﴿لَوْا نَزَّلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَائِشًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَتُلْكَ الْأَمْثَالُ نَضَرِ بُهْمًا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿٢١﴾ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةُ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿٢٢﴾ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْأَكْبَرُ الْقُدُّوسُ السَّلَمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَمَّيْمُ الْعَزِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ طَسْبُخْنَ اللَّهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ ﴿٢٣﴾ هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى طَيْسَبِحُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿٢٤﴾﴾

- 17- سورۃ الجن کی آیت نمبر 1 تا 9۔

﴿قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ أُسْتَمِعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجِيبًا ﴿١﴾ يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَأَمَّنَا بِهِ طَوْلَنَ شَرِيكَ بِرِبِّنَا أَحَدًا ﴿٢﴾ وَأَنَّهُ تَعْلِي جَدُّرَنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدًا ﴿٣﴾ وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهِنَا عَلَى اللَّهِ شَطَطاً ﴿٤﴾ وَأَنَّا ظَنَنَا أَنَّ لَنْ تَقُولَ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا ﴿٥﴾ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعْوُذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِ فَزَادُوهُمْ رَهْقًا ﴿٦﴾ وَأَنَّهُمْ ظَنُوا كَمَا ظَنَنْتُمْ أَنَّ لَنْ يَبْعَثَ اللَّهُ أَحَدًا ﴿٧﴾ وَأَنَّا لَمْسَنَا السَّمَاءَ فَوَجَدْنَاهَا مُلْئَةً حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبَّاً ﴿٨﴾ وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسمْعِ فَمَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْنَا يَجْدُلَهُ شَهَادَاتِهِ ﴿٩﴾﴾

○ ایک ضروری وضاحت:

اوپر ذکر کردہ وظائف میں سے کچھ کے متعلق تو صریح نصوص موجود ہیں جیسا کہ پیچھے یا آئندہ ان کا ذکر کیا گیا ہے۔ لیکن کچھ وظائف ایسے ہیں جن کے متعلق صریح نصوص تو موجود نہیں البتہ وہ عمومی دلائل کے تحت آجاتے ہیں۔ اس کے چند دلائل حسب ذیل ہیں:

(1) ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿وَنُزِّلَ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ﴾ [الاسراء :

[۸۲] ”ہم جو قرآن نازل کر رہے ہیں یہ مومنوں کے لیے شفا اور رحمت ہے۔“

اہل علم نے قرآن کے شفا ہونے کے دو مفہوم ذکر فرمائے ہیں۔ ایک یہ کہ اس میں معنوی شفا ہے یعنی یہ شرک، نفاق اور دیگر فسق و فجور سے شفا کا ذریعہ ہے اور دوسرے یہ کہ قرآن معنوی اور حسی دونوں طرح شفا کا ذریعہ ہے یعنی جہاں اس پر عمل سے دلوں کا زنگ، کینہ، حسد اور شرک کی آلاش کا خاتمہ ہوتا ہے وہاں اس کے ساتھ دم کرنے سے جسمانی امراض بھی دور ہوتے ہیں۔ امام قرطبی رض نے فرمایا ہے کہ نفس جس بات پر مطمئن ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ قرآن کریم قلبی امراض کے ساتھ ساتھ جسمانی امراض سے بھی شفا کا موجب ہے۔ (۱) معلوم ہوا کہ مکمل قرآن شفا ہے۔ لہذا اگر قرآن کی کسی بھی آیت یا سورت کے ذریعے دم کیا جائے تو اس میں کوئی مضائقہ نہیں۔ مزید اس موقف کی تائید درج ذیل حدیث سے بھی ہوتی ہے۔

(۲) ایک روایت میں ہے کہ نبی کریم ﷺ حضرت عائشہ رض کے پاس تشریف لائے تو وہ کسی عورت کا علاج معالجہ کر رہی تھیں یا اسے دم درود کر رہی تھیں۔ آپ نے یہ دیکھ کر فرمایا ﴿عَالِجِيهَا بِكِتَابِ اللَّهِ﴾ ”کتاب اللہ“ یعنی قرآن کریم کے ساتھ اس کا علاج کرو۔ (۲)

شیخ البانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ قرآن کریم کے ساتھ دم کیا جاسکتا ہے۔ (۳)

(۳) امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے صحیح بخاری میں یہ عنوان ((بَابُ الرُّقُبِ بِالْقُرْآنِ)) قائم کر کے بھی اسی جانب اشارہ فرمایا ہے۔ (۴)

(۴) یہاں اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ ہر آیت یا سورت کے ساتھ دم کرنے کے لیے خاص دلیل کا ہونا ضروری ہے کہ نبی ﷺ نے فلاں بیماری کے لیے فلاں آیت یا سورت پڑھ کے دم کیا وغیرہ۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ دم کے متعلق رسول اللہ ﷺ نے ایک عام قاعدہ ذکر فرمادیا ہے، اگر اسے ذہن نشین رکھا جائے تو یہ مسئلہ پیدا ہی نہیں ہوتا۔ چنانچہ ایک حدیث میں ہے کہ کچھ لوگوں نے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! ہم دور جاہلیت میں دم کیا کرتے تھے، آپ اس بارے میں کیا فرماتے ہیں تو آپ ﷺ نے فرمایا ﴿أَغْرِضُوا عَلَىٰ رُقَائِمْ لَا بَأْسَ بِالرُّقُبَةِ مَا لَمْ تَكُنْ شُرُكًا﴾ ”مجھ پر اپنے دم پیش کرو اور کوئی بھی دم درست ہے جب تک کہ اس میں شرک نہ ہو۔“ (۵)

(۱) [تفسیر قرطبی (تحت سورۃ الاسراء: آیت ۸۲)]

(۲) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۱۹۳۱) ابن حبان (۱۴۱۹)]

(۳) [السلسلة الصحيحة (تحت الحديث: ۱۹۳۱)، (۴۳۰۱)]

(۴) [بخاری : کتاب الطب (قبل الحديث: ۵۷۳۵)]

(۵) [مسلم (۲۲۰) کتاب السلام: بَاب لَا بَأْسَ بِالرُّقُبَةِ مَا لَمْ يَكُنْ فِيهِ شُرُكٌ]

معلوم ہوا کہ قرآن و سنت کے علاوہ دور جاہلیت کا دم بھی کیا جاسکتا ہے بشرطیکہ اس میں شرک نہ پایا جائے۔ لہذا قرآنی آیات کے ساتھ دم کرنا تو بالا ولی جائز و درست ہے۔

### ○ دم سے متعلق بعض اہم امور:

- اہل علم نے دم کے حوالے سے چند ضروری باتیں بیان فرمائی ہیں، بالاختصار ان کا بیان حسب ذیل ہے:
  - \* دم اللہ تعالیٰ کے کلام، اسماء یا صفات پر مشتمل ہونا چاہیے۔
  - \* دم عربی میں ہو یا ایسا ہو جس کا معنی و مفہوم سمجھ میں آسکتا ہو۔
  - \* یہ اغعقاد نہ ہو کہ اللہ کو چھوڑ کر دم بذات خود فائدہ پہنچا سکتا ہے، کیونکہ اگر یہ اعتقاد ہو گا تو یہ شرک ہے، لہذا عقیدہ یہ رکھنا چاہیے کہ دم محض شفا کا ایک سبب ہے۔
  - \* دم کرنے والا جادوگر یا کامن نہ ہو۔
  - \* دم قبرستان یا بیت الخلاء وغیرہ میں نہ کیا جائے۔
  - \* کسی ناپاک حالت مثلاً حالت حیض، حالت جنابت یا برہنہ حالت کو دم کے لیے خاص نہ کیا جائے۔
  - \* دم میں کوئی حرام بات، لعنت ملامت یا گالی گلوچ وغیرہ کے الفاظ نہ ہوں۔

### ○ دم کے ساتھ پہونک مارنا:

یہاں یہ وضاحت کرو یا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ دم کر کے پانی پر یا کسی شخص پر پھونک مارنے میں کوئی حرج نہیں خواہ اس میں تھوک کے کچھ ذرات ہی کیوں نہ ہوں۔ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے صحیح بخاری میں ایک عنوان ان الفاظ میں قائم کیا ہے کہ ((بَابُ النَّفْثِ فِي الرُّقِيَّةِ)) ”یعنی دعا پڑھ کر (مریض پر یا پانی میں) پھونک مارنا اس طرح کہ منه سے ذرا ساتھوک بھی نکلے۔“

اس عنوان کے تحت اولاً تدوہ حدیث نقل فرمائی ہے جس میں ہے کہ بر اخواب شیطان کی طرف سے ہے لہذا جو بھی ایسا خواب دیکھے ﴿فَلَيَنْفُثْ حِينَ يَسْتَيقِظَ ثَلَاثَ مَرَأَتٍ﴾ ”وہ بیدار ہوتے ہی تین مرتبہ (با میں جانب) پھونکے۔“ پھر وہ روایت نقل فرمائی ہے جس میں ہے کہ نبی ﷺ جب بستر پر لیٹتے تھے تو سورہ اخلاص اور معوذ تین سورتیں پڑھ کر ﴿نَفَثَ فِيْ كَفَيْهِ﴾ ”اپنی دونوں ہتھیلیوں میں پھونک مارتے تھے،“ پھر دونوں ہاتھ اپنے سارے جسم پر مل لیتے تھے۔ اس کے بعد تیسری وہ روایت نقل فرمائی ہے جس میں ہے کہ صحابہ سفر پر تھے اور راستے میں کسی قبیلے کے سردار کو کوئی موزی جانور کاٹ گیا تو ایک صحابی نے اس پر سورہ فاتحہ پڑھ کر دم کیا تو اسے شفا ہو گئی، اس میں یہ لفظ ہیں کہ ﴿فَجَعَلَ يَتَفْلُ وَ يَقْرَأُ : الْحَمْدُ ...﴾ ”وہ صحابی (زمیں پر) تھوکتے جاتے اور سورہ فاتحہ پڑھتے جاتے۔“<sup>(1)</sup>

(1) [بخاری (۵۷۴۷)، (۵۷۴۸)، (۵۷۴۹) کتاب الطب : باب النفت في الرقية]

نفت پھونک کو کہتے ہیں جس میں تھوک تو نہ ہو<sup>(۱)</sup> لیکن بلا قصد تھوک کے ذرات شامل ہو جائیں تو ان کا کوئی اعتبار نہیں<sup>(۲)</sup> جبکہ تفل ایسی پھونک کو کہتے ہیں جس میں تھوک بھی شامل ہو۔<sup>(۳)</sup> واضح رہے کہ نفت (پھونک) تفل (تھوک) سے کم تر ہے اور جب دم کے ساتھ تھوک کنا جائز ہے تو پھونک مارنا بالا ولی جائز ہے۔ جیسا کہ حافظ ابن حجر عسقلانی نے بھی یہی فرمایا ہے۔<sup>(۴)</sup> علامہ عینی رحمۃ اللہ علیہ شرح بخاری میں ایک مقام پر فرماتے ہیں کہ ”پیچھے یہ بات ذکر کی جا چکی ہے کہ نفت (پھونکنا) تفل (تھوکنے) سے کم تر ہے، تو جب (دم کر کے) تھوکنا جائز ہے تو پھونکنا بالا ولی جائز ہے۔“<sup>(۵)</sup>

نفت کے متعلق امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ دم کر کے پھونکنا بالا جماع جائز ہے اور جمہور صحابہ و تابعین اور ان کے بعد کے اہل علم نے اسے مستحب قرار دیا ہے۔<sup>(۶)</sup> حافظ ابن حجر عسقلانی نے قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ کے حوالے سے نقل فرمایا ہے کہ دم کر کے پھونکنے کی حکمت یہ ہے کہ تاکہ اس رطوبت یا ہوا کے ذریعے تبرک حاصل کر لیا جائے جسے ذکر نے چھوڑا ہے۔<sup>(۷)</sup>

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ ((وَفِي النَّفْثِ وَالتَّفْلِ اسْتِعَانَةٌ ... )) ”دم کر کے پھونکنے یا تھوکنے کا مقصد یہ ہے کہ اس رطوبت، ہوا اور سانس کے ذریعے بھی مدد حاصل کر لی جائے جسے دم، ذکر اور دعا نے چھوڑا ہے۔ بلاشبہ دم کرنے والے کے دل اور منہ سے دم خارج ہوتا ہے اور اگر اس کے اندر سے تھوک، ہوا اور سانس جیسی کوئی چیز دم کے ساتھ مل جائے تو اس کی تاثیر مزید مکمل اور قوی ہو جاتی ہے۔“<sup>(۸)</sup>

### ③ دم والے پانی سے مریض کو غسل کرانا

جادو کا ایک بہترین علاج یہ بھی ہے کہ اوپر ذکر کردہ تمام اذکار و وظائف پڑھ کر پانی پر دم کیا جائے اور پھر کچھ پانی مریض کو پلا دیا جائے اور باقی پانی سے اسے غسل کرایا جائے۔ جادو کا اثر ختم ہونے تک یہ عمل جاری رکھا جائے۔ سابق مفتی اعظم سعودیہ شیخ ابن باز رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اس علاج کی تائید کی ہے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ جادو کا ایک بہت ہی نفع بخش علاج یہ ہے کہ جادو زدہ شخص بیری کے سات سبز پتے لے اور انہیں پتھر وغیرہ سے باریک پیس کر کسی برتن میں رکھ دے اور پھر اس میں اتنا پانی ڈالے جو اس کے غسل کے لیے کافی ہو پھر اس پر آیت الکریمہ (اور اوپر ذکر کردہ تقریباً تمام وظائف) پڑھنے کے بعد کچھ پانی پی لے اور باقی سے غسل کر لے۔ ان شاء اللہ

(۱) [فتح الباری (۹۲/۱۲)]

(۲) [معجم لغۃ الفقهاء (۳۷۱/۱۲)]

(۳) [فتح الباری (۲۱۰/۱۰)]

(۴) [النهاية لابن الأثير (۵۱۴/۱)]

(۵) [عمدة القارى شرح بخارى (۱۸۲/۱۴)]

(۶) [شرح مسلم للنووى (۳۷۶/۳۱)]

(۷) [زاد السعاد (۱۶۴/۱)]

(۸) [فتح الباری (۱۹۷/۱۰)]

پریشانی دور ہو جائے گی اور اگر یہ عمل کئی بار کرنا پڑے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔<sup>(۱)</sup>

#### ④ مریض کے جسم سے جن زکالنا

بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ جادوگر جن بھیج دیتا ہے جو مریض کے جسم میں داخل ہو جاتا ہے اور اسے تکلیف پہنچاتا رہتا ہے مثلاً مختلف قسم کے دورے پڑنا، ہاتھ پاؤں ٹیز ہے ہو جانا وغیرہ۔ اور اگر اس جن کو مریض کے جسم سے زکال دیا جائے تو مریض جادو سے آزاد ہو جاتا ہے۔ انسانی جسم سے جن زکال کی کچھ تفصیل آئندہ عنوان "جنات اور آسیب زدگی کا علاج" کے تحت ملاحظہ فرمائیے۔

#### ⑤ بعض حسی ادویہ کا استعمال

##### ○ عجودہ کھجور کا استعمال:

جیسا کہ پیچھے حدیث ذکر کی گئی ہے کہ "جس نے صبح کے وقت سات عجودہ کھجور میں کھایاں اس دن اسے نہ زہر نقصان پہنچا سکتا ہے اور نہ جادو۔"<sup>(۲)</sup>

"صبح کے وقت کھانے" کے متعلق امام بغوی رض فرماتے ہیں کہ اس سے مراد یہ ہے کہ صبح کے وقت کوئی بھی چیز کھانے سے پہلے یہ کھجور میں کھانے۔<sup>(۳)</sup> اس بات کی تائید اس روایت سے بھی ہوتی ہے جس میں نبی ﷺ نے عجودہ کھجور کے بارے میں یہ ارشاد فرمایا ہے کہ ﴿أَوَّلَ الْبُكْرَةَ عَلَى رِيقِ شِفَاءٍ مِنْ كُلِّ سِحْرٍ أَوْ سُمٌ﴾ "بغیر پانی کے نہار منہ کھجور کا استعمال ہر قسم کے جادو اور زہر سے شفا کا ذریعہ ہے۔"<sup>(۴)</sup> نیز یہ واضح رہے کہ اہل علم کا کہنا ہے کہ عجودہ کھجور کا جادو کے علاج کے لیے مفید ہونا مخصوص نبی کریم ﷺ کی (مدینہ کے لیے) دعائے برکت کا نتیجہ ہے، اس میں کھجور کی ذاتی کوئی خاصیت نہیں۔<sup>(۵)</sup>

یہاں یہ بات بھی پیش نظر رہے کہ بعض اہل علم کا کہنا ہے کہ اگر عجودہ کھجور نہ مل سکے تو مدینہ کی کوئی بھی کھجور کھا لینی چاہیے۔ کیونکہ ایک روایت میں یہ لفظ بھی ہیں کہ ﴿مَنْ أَكَلَ سَبْعَ تَمَرَاتٍ ، مِمَّا بَيْنَ لَا يَتَيَّهَا ، حِينَ يُصْبِحُ ، لَمْ يَضُرِهِ سُمٌ حَتَّى يُمْسِيَ﴾ "جو شخص صبح کے وقت مدینہ کی (کسی بھی قسم کی) سات کھجور میں

(۱) [جادو تونی کا علاج (اردو ترجمہ "رسالہ فی حکم السحر والکہانہ لابن باز")، (ص: ۲۴)]

(۲) [بخاری (۵۷۶۹) کتاب الطب : باب الدواء بالعجوة للسحر]

(۳) [شرح السنۃ للبغوی (۳۲۵/۱۱)]

(۴) [صحیح : صحيح الجامع الصغیر (۴۲۶۲) مسند احمد (۱۰۵۱۶) شیخ شعیب ارناؤوط نے بھی اس کی سند کو صحیح کہا ہے۔ [الموسوعۃ الحدیثیۃ (۲۴۷۷۹)]

(۵) [فتح الباری (۲۳۹/۱۰)]

کھالے تو شام تک اسے کوئی بھی زہر تکلیف نہیں دے گا۔<sup>(۱)</sup> اور کچھ اہل علم نے یہ بھی کہا ہے کہ اگر مدینہ کی کھجور میسر نہ ہو تو کوئی بھی کھجور کھائی جا سکتی ہے۔ چنانچہ شیخ عبد المحسن العباد فرماتے ہیں کہ اگرچہ حدیث میں (جادو سے بچاؤ کے لیے) عجوہ کھجور کا ذکر ہے لیکن اگر انسان کو یہ کھجور میسر نہ ہو تو کوئی بھی کھجور استعمال کر سکتا ہے کیونکہ بعض روایات میں مطلق کھجور کھانے کا بھی ذکر ہے، لہذا ایسا کرنے سے ان شاء اللہ فائدے کی امید کی جا سکتی ہے۔<sup>(۲)</sup>

### ○ کلونجی کا استعمال:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿فِي الْحَبَّةِ السَّوْدَاءِ شِفَاءٌ مِنْ كُلِّ دَاءٍ إِلَّا السَّامِ ...﴾ "سیاہ دانوں میں موت کے سوا ہر بیماری کی شفا ہے۔ ابن شہاب نے کہا کہ "سام" سے مراد موت ہے اور "سیاہ دانہ" سے مراد کلونجی ہے۔<sup>(۳)</sup> امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ سیاہ دانہ سے مراد کلونجی ہے، یہی بات درست اور مشہور ہے جسے جمہور نے ذکر کیا ہے۔<sup>(۴)</sup>

حضرت خالد بن سعد بیان کرتے ہیں کہ ہم سفر پر نکلے اور ہمارے ساتھ غالب بن ابجر رضی اللہ عنہ بھی تھے، وہ راستے میں بیمار ہو گئے۔ پھر جب ہم مدینہ واپس آئے اس وقت بھی وہ بیمار ہی تھے۔ ابن ابی عقیق ان کی عیادت کے لیے تشریف لائے اور ہم سے کہا کہ انہیں یہ کالے دانے (کلونجی) استعمال کرو، اس کے پانچ یا سات دانے لے کر پیس لو اور پھر زیتون کے تیل میں ملا کر (ناک کے) دونوں نھنوں میں قطرہ قطرہ کر کے پکاؤ کیونکہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿أَنَّ هَذِهِ الْحَبَّةَ السَّوْدَاءُ شِفَاءٌ مِنْ كُلِّ دَاءٍ إِلَّا مِنَ السَّامِ﴾ "یہ کالے دانے (کلونجی) ہر بیماری کے لیے شفا ہیں سوائے موت کے۔"<sup>(۵)</sup>

معلوم ہوا کہ کلونجی میں ہر بیماری کی شفا ہے اس لیے جادو کے علاج کے لیے بھی اسے استعمال کیا جا سکتا ہے کیونکہ جادو بھی ایک بیماری ہی ہے۔

### ○ شہد کا استعمال:

قرآن کریم میں شہد کے متعلق یہ ارشاد مذکور ہے کہ ﴿فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ﴾ [النحل: ۶۹] "اس میں لوگوں کے لیے شفا ہے۔"

(۱) [مسلم (۲۰۴۷) کتاب الاشربة: باب فضل تمر المدينة، بخاری (۵۴۴۵) ابو داود (۳۸۷۶) نسائی فی السنن الکبری (۶۷۱۳) حمیدی (۷۰) بزار (۱۱۳۳) ابو یعلی (۷۱۷) ابو عوانہ (۳۹۶۱۵)]

(۲) [شرح سنن ابی داود (۸۱۱۶)]

(۳) [بخاری (۵۶۸۸) کتاب الطب: باب الحبة السوداء، مسلم (۲۲۱۵) ترمذی (۲۰۴۱) ابن ماجہ (۳۴۴۷)]

(۴) [شرح مسلم للنحوی (۳۱۴۷)]

(۵) [بخاری (۵۶۸۷) کتاب الطب: باب الحبة السوداء، مسلم (۲۲۱۵)]

اس آیت کی تفسیر میں امام ابن کثیر رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ شہد میں کئی بیماریوں کی شفاء ہے۔ طب نبوی کے موضوع پر لکھنے والے بعض لوگوں نے کہا ہے کہ اگر یہاں یہ کہا جاتا کہ ”فِيْهِ الشِّفَاءُ لِلنَّاسِ“ کہ اس میں لوگوں کے لیے ہر قسم کی شفاء ہے۔ تو یہ ہر بیماری کی دوائے ہوتا لیکن اس کے بجائے یہاں یہ فرمایا ہے کہ ”فِيْهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ“ یعنی یہ تمام ٹھنڈی بیماریوں کے لیے موزوں ہے کیونکہ یہ گرم ہے اور کسی چیز کا علاج اس کی ضد سے ہی کیا جاتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

بہر حال یہ تو ایک رائے ہے علاوہ ازیں نبی کریم ﷺ نے خود بھی شہد کے ذریعے اپنے صحابہ کا علاج کیا ہے جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ ایک صحابی کو پیٹ کی تکلیف تھی تو آپ نے اسے شہد پینے کے لیے کہا۔ بالآخر وہ شہد پینے سے ہی تند رست ہو گیا۔<sup>(۲)</sup> اسی طرح ایک حدیث میں یہ بھی مذکور ہے کہ ﴿الشِّفَاءُ فِي ثَلَاثَةِ: فِي شَرْطَةِ مِحْجَمٍ أَوْ شَرْبَةِ عَسَلٍ أَوْ كَيَّةِ بَنَارٍ وَأَنَّهُ أُمَّتِي عَنِ الْكَيِّ﴾ ”شفاء تمیں چیزوں میں ہے: سینگی کے نشتر میں۔ یا شہد کے گھونٹ میں۔ یا آگ سے داغ دینے میں۔ اور میں اپنی امت کو داغ دینے سے منع کرتا ہوں۔“<sup>(۳)</sup>

معلوم ہوا کہ شہد میں شفاء ہے اور نبی کریم ﷺ نے خود بھی اس کے ساتھ اپنے مریض صحابہ کا علاج معالجہ کیا ہے لہذا جادو کے مرض سے نجات کے لیے بھی شہد استعمال کیا جا سکتا ہے۔ اطباء کے مطابق موسم سرما میں اسے نیم گرم دودھ میں ملا کر اور موسم گرم میں اسے پانی میں ملا کر استعمال کرنا مفید ہے۔

### ○ سینگی لگوانا:

سینگی لگوانے میں بھی شفا ہے جیسا کہ اوپر حدیث بیان ہوئی ہے۔ اسی طرح ایک دوسری حدیث میں ہے کہ ﴿خَيْرٌ مَا تَدَوَّيْتُمْ بِهِ الْحِجَامَةُ﴾ ”جن چیزوں سے تم علاج کرتے ہو ان میں بہترین سینگی لگوانا ہے۔“<sup>(۴)</sup>

معلوم ہوا کہ سینگی لگوانا بہترین علاج ہے، اس لیے اگر جادو کے مریض کو جسم کے کسی حصے میں مسلسل درد رہتا ہو تو کسی ماہر معانج سے اس جگہ پر سینگی (چھپنے) لگوانا کرف اس خون نکلوانا بھی شفا کا باعث ہے۔ چنانچہ امام ابن قیم رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ بعض اوقات جادو کا اثر جسم کے کسی خاص حصے تک محدود ہوتا ہے۔ اگر ایسا ہو تو جادو کی وجہ

(۱) [تفسیر ابن کثیر (۵۷۱۳)]

(۲) [بخاری (۵۶۱۴) کتاب الاشربة: باب شراب الحلواء والعسل]

(۳) [بخاری (۵۶۸۱) کتاب الطب: باب الشفاء فی ثلث]

(۴) [صحیح: السلسلة الصحيحة (۱۰۵۳) مستدرک حاکم (۲۰۸۴)] امام حاکم نے اس شیخین کی شرط پر صحیح کہا ہے اور امام ذہبی نے بھی ان کی موافقت کی ہے۔

سے تکلیف والے حصے پر سینگی لگوانا بہترین علاج ہے۔<sup>(۱)</sup>

علاوه ازیں اگر کوئی سینگی رکانے والا میسر نہ ہو تو جادو کی وجہ سے تکلیف والی جگہ پر انسان خود دم بھی کر سکتا ہے۔ چنانچہ حضرت عثمان بن ابی العاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو اپنے جسم میں تکلیف کی شکایت کی۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اپنا ہاتھ جسم کے اس حصے پر کھو جس میں تم تکلیف محسوس کرتے ہو اور تین مرتبہ کہو ﴿بِسْمِ اللّٰهِ﴾ اور سات مرتبہ یہ کلمات کہو:

﴿أَعُوذُ بِعِزَّةِ اللّٰهِ وَقُدْرَتِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأَحَادِرُ﴾ "میں اللہ تعالیٰ کی عزت اور اس کی قدرت کی پناہ میں آتا ہوں اس چیز کے شر سے جسے میں محسوس کرتا ہوں اور جس کا مجھے اندیشہ ہے۔" حضرت عثمان رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے اسی طرح دم کیا تو اللہ تعالیٰ نے مجھے شفاعة عطا فرمادی۔<sup>(۲)</sup>

### جادو سے بچاؤ یا علاج کی غرض سے تعلویذ لٹکانا

(1) فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿مَنْ عَلَقَ تَمِيمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ﴾ جس نے تعلویذ لٹکا یا یقیناً اس نے شرک کیا۔<sup>(۳)</sup>

(2) ایک دوسرافرمان یوں ہے کہ ﴿إِنَّ الرُّقْىَ وَ التَّمَائِمَ وَ التَّوْلَةَ شِرْكٌ﴾ (شرکیہ) منتر، تعلویذ اور محبت پیدا کرنے کے عملیات شرک ہیں۔<sup>(۴)</sup>

(3) ایک اور روایت میں حضرت ابو بشیر النصاری رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں ایک سفر میں نبی کریم ﷺ کے ساتھ تھا۔ آپ نے ایک قاصد کے ذریعہ حکم بھجوایا کہ کسی اونٹ کے گلے میں تانت کا کوئی ہارنا رہنے دیا جائے یا آپ نے فرمایا کہ جہاں کسی اونٹ کے گلے میں کسی قسم کا ہار نظر آئے اسے کاٹ دیا جائے۔<sup>(۵)</sup>

پچھا اہل علم قرآنی تعلویذ کو جائز قرار دیتے ہیں لیکن درج ذیل وجوہ کی بنا پر اس سے بھی بچنا ہی بہتر ہے:

\* تعلویذ لٹکانے کی ممانعت عمومی ہے، اس میں کسی چیز کی خصوصیت کی کوئی دلیل نہیں۔ \*

\* قرآنی تعلویذ کل کو غیر قرآنی تعلویذ پہننے کا بھی ذریعہ بن سکتے ہیں۔ \*

(۱) [الطب النبوی لابن القیم (ص: ۱۲۵)]

(۲) [مسلم (۲۲۰۲) کتاب السلام : باب استحباب وضع يده على موضع الألم مع الدعاء، مؤطا (۱۷۵۴) ابو داود (۳۸۹۱) ترمذی (۲۰۸۰) ابن ماجہ (۳۵۲۲) نسائی فی الكبری (۷۷۲۴) ابن حبان (۲۹۶۴)]

(۳) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۴۹۲) صحیح الجامع الصغیر (۶۳۹۴) مسند احمد (۱۵۶۴)] شیخ شعیب ارثنا وطنے اس کی سند کو قوی کہا ہے۔ [الموسوعة الحدیثیة (۱۷۴۲۲)]

(۴) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۳۳۱) صحیح الترغیب (۳۴۵۷) ابو داود (۳۸۸۳) حاکم (۲۴۱۴)]

(۵) [بخاری (۳۰۰۵) مسلم : کتاب اللباس ، مسند احمد (۲۱۶۱۵) ابو داود (۲۵۵۲)]

\* بیت الخلاء (مباشرت، احتلام و جنابت اور حیض و نفاس) وغیرہ میں بھی قرآنی آیات کے تعویذ ساتھ ہی ہوں گے (جس سے یقیناً قرآن کی بے حرمتی ہوگی)۔

\* قرآن سے شفا حاصل کرنے کا ایک خاص طریقہ ہے اور وہ یہ کہ اسے پڑھ کر مریض پر دم کیا جائے، لہذا اس عمل سے تجاوز نہیں کرنا چاہیے۔<sup>(۱)</sup>

(ابراهیم بن نجاشی) بیان فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام قرآنی اور غیر قرآنی ہر قسم کے تعویذ کو ناپسند فرماتے تھے۔<sup>(۲)</sup>

(علامہ شمس الحق عظیم آبادی) انہوں نے نقل فرمایا ہے کہ قاضی ابو بکر العربی رحمۃ اللہ علیہ جامع ترمذی کی شرح میں فرماتے ہیں کہ ”قرآن کو (تعویذ کی صورت میں) لٹکانا سنت طریقہ نہیں، بلکہ لٹکانے کی بجائے سنت یہ ہے کہ اسے پڑھ کر فصیحت حاصل کی جائے۔<sup>(۳)</sup>

(شیخ ابن باز رحمۃ اللہ علیہ) قرآن کریم یا جائز دعاوں کے تعویذ کے متعلق اہل علم کا اختلاف ہے۔ لیکن صحیح بات یہ ہے کہ یہ تعویذ بھی دو وجہ سے ناجائز ہے۔ ایک یہ کہ ممانعت کی احادیث میں عموم ہے جو قرآن اور غیر قرآن دونوں طرح کے تعویذ کے لیے عام ہیں۔ دوسرے یہ کہ ذرائع شرک کی روشن تھام (بھی ضروری ہے) کیونکہ اگر قرآنی تعویذ کی اجازت دے دی جائے تو نتیجہ یہ نکلے گا کہ اس میں دوسرے تعویذ بھی مل جائیں گے اور یوں شرک کا دروازہ کھل جائے گا۔ اور یہ بات معلوم ہی ہے کہ شرک اور گناہ کے تمام ذرائع کو روکنا شریعت کے اہم قواعد میں سے ہے۔<sup>(۴)</sup>

(شیخ ابن عثیمین رحمۃ اللہ علیہ) قرآنی تعویذ سے روکنے والوں کی بات ہی حق سے زیادہ قریب اور صحیح ہے کیونکہ ایسا کرنا نبی ﷺ سے ثابت نہیں، جبکہ ثابت یہ ہے کہ مریض پر (قرآنی آیات اور مسنون و ظائف کے ساتھ) دم کیا جائے۔ لیکن اگر آیات اور دعاوں کو مریض کی گردان میں لٹکایا جائے، یا بازو پر باندھا جائے یا مکنے کے نیچے رکھوا یا جائے تو یہ تمام کام ناجائز ہیں کیونکہ ان کا کوئی ثبوت موجود نہیں۔<sup>(۵)</sup>

(شیخ صالح الفوزان) صحیح رائے یہ ہے کہ قرآنی تعویذ لٹکانا بھی منع ہے۔ شیخ عبدالرحمٰن بن حسن اور ان سے پہلے شیخ سلیمان بن عبد اللہ نے بھی اسی رائے کو ترجیح دی ہے۔<sup>(۶)</sup>

(۱) [اصول الایمان فی ضوء الكتاب والسنة (ص: ۴۷)]

(۲) [مصنف ابن ابی شيبة (۲۳۹۳۳)، (۳۷۴/۷)]

(۳) [عون المعبود (۲۵۰/۱۰)]

(۴) [كتاب الدعوة (ص: ۲۰)]

(۵) [مجموع فتاویٰ ابن عثیمین (۱۳۹/۱)]

(۶) [اعانۃ المستفید شرح کتاب التوحید (۱۴۲/۱)]

← یہاں یہ بھی یاد رہے کہ قرآنی تعویذ لٹکانے کا مزید نقصان یہ ہو گا کہ

\* اللہ تعالیٰ کو مصالہ و تکالیف دور کرنے والا سمجھنے کی بجائے تعویذ کو سب کچھ سمجھ لیا جائے گا۔

\* بیماری میں اللہ تعالیٰ سے دعا مانگنے یا طبی علاج معالجہ کرانے کی بجائے محض تعویذ پر ہی اعتماد کر لیا جائے گا حالانکہ شریعت میں بیمار کو اللہ تعالیٰ سے دعا نہیں مانگنے اور طبی علاج معالجہ کرانے کی ترغیب دلائی گئی ہے۔

\* تقدیر پر ایمان کی بجائے یہ یقین کر لیا جائے گا کہ تعویذ تقدیر بھی بدل سکتا ہے۔

یہ محض امکانات ہی نہیں بلکہ جہاں بھی تعویذ لٹکانے کی اجازت دی گئی ہے وہاں پر یہی صورت حال ہے کہ لوگ اللہ تعالیٰ سے دعا مانگنے اور مسنون اذکار و وظائف کی پابندی کرنے کی بجائے محض تکہ کے نیچے تعویذ رکھ لینے یا اسے پانی میں گھول کر پی لینے یا اسے بازو پر باندھ لینے کو ہی ترجیح دیتے ہیں۔ اور اس طرح دعا جیسی عظیم عبادت اور حقیقی و شرعی طریقہ علاج سے بھی محروم ہو جاتے ہیں۔ اس لیے بلاشبہ جادو یا کسی بھی مرض سے بچاؤ یا علاج کے لیے تعویذ لٹکانے کی اجازت دینا درست نہیں بلکہ اس کے بر عکس لوگوں کو تعویذ اتارنے کی دعوت دینی چاہیے۔

## جنات و آسیب زدگی کی حقیقت اور اس کے علاج کا بیان

## باب حقيقة الجن والصرع و علاجه

### جنات کا مختصر تعارف

#### لطفِ جن کا مفہوم

لطفِ جن کا معنی ہے ”چھپی ہوئی چیز“۔ چونکہ جنات بالعموم نظروں سے اوچھل ہوتے ہیں اور یہ ایک چھپی ہوئی مخلوق ہے اس لیے انہیں یہ نام دیا گیا ہے۔ اسی سے لطفِ جنین ہے جو پہیٹ کے بچے کو کہتے ہیں، اسے بھی یہ نام اسی لیے دیا گیا ہے کیونکہ وہ چھپا ہوا ہوتا ہے۔ مجن بھی اسی سے ہے، اس کا معنی ذہال ہے، چونکہ ذہال جنگ میں جنگجو کو چھپانے کا کام دیتی ہے اس لیے اسے یہ نام دیا گیا ہے۔ لوگوں میں رہائش پذیر جنات کو عامر (جمع عمار) کہتے ہیں۔ خبیث جنوں کے لیے شیطان کا لفظ استعمال کیا گیا ہے۔ اور اگر ان کی خباشت زیادہ ہوتی تو انہیں مارد کہا جاتا ہے اور اگر یہ سرکشی اور قوت و طاقت میں بہت زیادہ ہوں تو انہیں عفریت کہا جاتا ہے۔ چنانچہ امام بیضاوی رض نے عفریت کی وضاحت میں خبیث اور سرکش کے الفاظ استعمال فرمائے ہیں۔<sup>(۱)</sup> جبکہ علامہ ابو بکر الجزاری فرماتے ہیں کہ جو جن شدید قوت و طاقت کا مالک ہو اسے عفریت کہا جاتا ہے۔<sup>(۲)</sup>

#### جن اور شیطان میں فرق

جنات میں نیک بھی ہیں اور بد بھی، البتہ ان کی اکثریت سرکش ہی ہوتی ہے اسی لیے انہیں کتاب و سنت میں اکثر مقامات پر شیاطین کے نام سے ہی موسوم کیا گیا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿وَمِنَ الشَّيْطِينِ مَنْ يَغُوْصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُوْنَ ذِلْكَ وَ كُنَّا لَهُمْ حَفِظِينَ﴾ [الأنبياء: ۸۲] اسی طرح بہت سے شیاطین (یعنی جنات) بھی ہم نے ان (یعنی سلیمان علیہ السلام) کے تابع کیے تھے جو ان کے حکم سے (سمندر سے موتی نکالنے کے لیے) غوطے لگاتے تھے اور اس کے علاوہ بھی بہت سے کام کرتے تھے۔

ایک دوسرے مقام پر ارشاد ہے کہ ﴿وَالشَّيْطِينَ كُلَّ بَنَاءً وَغَوَّاصِ﴾ [ص: ۳۷] [۳۷] ”اور (طاقتوں) جنات کو بھی (سلیمان علیہ السلام) کا ماتحت کر دیا) ہر عمارت بنانے والے اور غوطہ خور کو۔“ علامہ ابو بکر الجزاری کے مطابق یہاں شیاطین سے مراد جنات ہیں۔<sup>(۳)</sup>

(۱) [تفسیر البیضاوی (۴۳۸۱۴)] (۲) [ایسر التفاسیر (۱۳۸۱۳)] (۳) [ایضا (۴۰۲۱۳)]

بالفاظ دیگر سرکش جنوں کو ہی شیاطین کہا گیا ہے کیونکہ لفظ شیطان عربوں میں ہر سرکش اور باغی کے لیے بولا جاتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

لہذا جن اور شیطان میں فرق یہ ہوا کہ جنات میں نیک و بد اور مسلم وغیر مسلم ہر طرح کے ہوتے ہیں جبکہ شیطان وہ جن ہوتا ہے جو صرف بد، فاجر و کافر اور غیر مسلم ہو۔ چنانچہ امام بغوی رحمۃ اللہ علیہ رقمطراز ہیں کہ ((وَفِي الْجِنِّ مُسْلِمُونَ وَكَافِرُونَ ... وَأَمَّا الشَّيَاطِينُ فَلَيْسَ مِنْهُمْ مُسْلِمُونَ ...)) ”جنات میں مسلمان بھی ہوتے ہیں اور کافر بھی... جبکہ شیاطین میں مسلمان نہیں ہوتے...“<sup>(۲)</sup>

بہر حال یوں کہا جاسکتا ہے کہ ہر شیطان جن ہی ہوتا ہے جبکہ یہ ضروری نہیں کہ ہر جن بھی شیطان ہی ہو۔ تاہم یہ یاد رہے کہ تخلیقی اعتبار سے جنات و شیاطین میں کوئی فرق نہیں کیونکہ دونوں کی تخلیق آگ سے کی گئی ہے۔ جیسا کہ اس کے دلائل آگے آرہے ہیں۔

### جن بھی ایک مخلوق ہے جس کا وجود انسان سے بھی قدیم ہے

جن بھی ایک مخلوق ہے اس کے متعلق تو آئندہ عنوان کے تحت آیت میں اللہ تعالیٰ نے خود یہ صراحة فرمائی ہے کہ ”میں نے جنوں کو پیدا فرمایا“۔ تاہم یہاں یہ یاد رہے کہ جنات کا وجود انسانوں سے بھی قدیم ہے جیسا کہ قرآن کریم کی درج ذیل آیت سے یہ وضاحت ہوتی ہے:

﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَّا مَسْنُونٍ [۲۶] وَالْجَانَ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلٍ مِّنْ نَارٍ السَّمُومِ﴾ [الحجر: ۲۶-۲۷] ”یقیناً ہم نے انسان کو کالی اور سڑی ہوئی کھنکھناتی مٹی سے پیدا فرمایا۔ اور اس سے پہلے جنات کو ہم نے لو والی آگ سے پیدا کیا۔“

ان آیات کی تفسیر میں امام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ رقمطراز ہیں کہ ”اور اس سے پہلے جنات کو ہم نے پیدا کیا“ سے مراد یہ ہے کہ ”انسان (کی پیدائش) سے پہلے“۔<sup>(۳)</sup> امام بغوی رحمۃ اللہ علیہ نے نقل فرمایا ہے کہ ”اور اس سے پہلے جنات کو ہم نے پیدا کیا“ کے متعلق حضرت ابن عباس رض نے فرمایا ہے کہ یہاں الجان سے مراد ابو الجن ہے جیسے کہ حضرت آدم عليه السلام ابوالبشر ہیں اور حضرت قادہ رحمۃ اللہ علیہ کا بیان ہے کہ یہاں الجان سے مراد ابلیس ہے جسے آدم عليه السلام سے پہلے پیدا کیا گیا تھا۔<sup>(۴)</sup> امام شوکانی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ ”اور اس سے پہلے“ سے مراد ہے آدم عليه السلام کی پیدائش سے پہلے۔<sup>(۵)</sup> علامہ ابو بکر الجزائری نے بھی یہی نقل فرمایا ہے۔<sup>(۶)</sup>

(۱) [لسان العرب (مادہ: شطن)] (۲) [معالم التنزيل - المعروف بـ تفسیر بغوی (۳۷۹/۴)]

(۳) [تفسیر ابن کثیر (۵۳۳/۴)] (۴) [تفسیر بغوی (۳۷۹/۴)]

(۵) [تفسیر فتح القدير (۱۷۶/۴)] (۶) [ایسر التفاسیر (۲۷۸/۲)]

## جنت کی تخلیق کا مقصد

جنت کی تخلیق کا مقصد بھی انسانوں کی طرح یہی ہے کہ وہ اللہ کی عبادت کریں۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّةِ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات: ۵۶] ”اور میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا تاکہ وہ میری عبادت کریں۔“

پھر جیسے کچھ انسان اللہ کے دینے ہوئے اختیار کو استعمال کر کے نیک بندے بن جاتے ہیں اور کچھ نافرمانی پر ہی آڑے رہتے ہیں۔ اسی طرح جنت میں بھی کچھ تو مسلمان اور نیک ہوتے ہیں اور کچھ کافروں فاجر۔ چنانچہ قرآن کریم میں جنوں کا اپنا یہ قول نقل کیا گیا ہے کہ

﴿وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمُونَ وَمِنَ الْقُسِطُونَ ۖ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحْرُرُوا رَشْدًا ۚ﴾ [الجن: ۱۴-۱۵] ”ہم میں بعض تو مسلمان ہیں اور بعض بے انصاف ہیں۔ پس جو فرمانبردار ہو گئے انہوں نے توراہ راست کا قصد کیا۔ اور جو ظالم ہیں وہ جہنم کا ایندھن بن گئے۔“

## جنت کی تخلیق آگ سے کی گئی ہے

(1) ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿وَالْجَنَّةَ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلٍ مِنْ نَارِ السَّمْوَمِ﴾ [الحجر: ۲۷] ”اور اس سے پہلے جنت کو ہم نے لو والی آگ سے پیدا کیا۔“

حضرت ابن عباس رض نے فرمایا ہے کہ ”السموم سے مراد وہ آگ ہے جو قتل کر دیتی ہے۔“<sup>(۱)</sup> علامہ ابو بکر الجزاری فرماتے ہیں کہ ”نار السموم سے مراد وہ آگ ہے جس میں دھواؤ نہیں ہوتا، جو انسانی جسم کے مسام (لطیف سوراخوں) میں داخل ہو جاتی ہے۔“<sup>(۲)</sup> امام ابن کثیر رض نے ابوالحق رض کی روایت نقل فرمائی ہے، وہ بیان کرتے ہیں کہ میں عمرو بن اصم کی بیماری پری کے لیے ان کے پاس گیا تو انہوں نے کہا، کیا میں آپ سے وہ بات بیان نہ کروں جو میں نے عبد اللہ بن مسعود رض سے سنی ہے؟ آپ فرماتے تھے کہ ہماری یہ آگ اس آگ کے ستر حصوں میں سے ایک حصہ ہے جس سے جنوں کو پیدا کیا گیا تھا، پھر انہوں نے درج بالا آیت کی تلاوت کی۔<sup>(۳)</sup>

(2) ایک دوسرا ارشاد یوں ہے کہ ﴿وَخَلَقَ الْجَنَّةَ مِنْ مَارِجٍ مِنْ نَارٍ﴾ [الرحمن: ۱۵] ”اور جنت کو آگ کے شعلے سے پیدا کیا۔“

(3) فرمان نبوی ہے کہ ﴿خُلِقَتِ الْمَلَائِكَةُ مِنْ نُورٍ وَخُلِقَ الْجَانُّ مِنْ مَارِجٍ مِنْ نَارٍ وَخُلِقَ آدَمُ

(۱) [تفسیر طبری (۴۰/۱۴)] [۲۷۸/۲] [ایسر التفاسیر (۲/۴۰)]

(۲) [تفسیر ابن کثیر (۴/۳۵)] [حاکم (۲/۴۷۴)] [كتاب التفسير: سورة الرحمن]

مِمَّا وُصِفَ لَكُمْ ۝ ”فرشتوں کو نور سے پیدا کیا گیا ہے، جنات کو آگ کے شعلے سے پیدا کیا گیا ہے اور آدم علیہ السلام کو اس چیز سے پیدا کیا گیا ہے جو تمہیں بیان کر دی گئی ہے (یعنی مٹی)۔“ (۱)

### جنات کی شکل و صورت

بالعموم جنات کے متعلق یہی سمجھا جاتا ہے کہ وہ انہائی فتح اور خطرناک شکل کے مالک ہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ جنات کی شکل و صورت کے بارے میں حصی طور پر کچھ کہنا ناممکن ہے کیونکہ کتاب و سنت میں اس کی کوئی صراحت موجود نہیں۔ البتہ چند دلائل سے جنات کے مختلف اعضاء کا اندازہ ہوتا ہے۔ جیسا کہ ایک آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ جنات کے پاس دل، آنکھ اور کان ہوتے ہیں۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿وَلَقَدْ ذَرَ أَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا﴾ [الاعراف: ۱۷۹] ”اور ہم نے بہت سے جن اور انسان دوزخ کے لیے پیدا کیے ہیں، جن کے دل ایسے ہیں جن سے وہ نہیں سمجھتے اور جن کی آنکھیں ایسی ہیں جن سے وہ نہیں دیکھتے اور جن کے کان ایسے ہیں جن سے وہ نہیں سنتے۔“

اسی طرح بعض احادیث میں جنات کے سینگوں کا بھی تذکرہ ملتا ہے۔ چنانچہ ایک روایت میں ہے کہ ﴿ثُمَّ أَقْصَرُ عَنِ الصَّلَاةِ حَتَّىٰ تَغْرُبَ الشَّمْسُ فَإِنَّهَا تَغْرُبُ بَيْنَ قَرْبَنِي شَيْطَانٍ﴾ ”پھر سورج غروب ہونے تک نماز سے رکے رہو کیونکہ سورج شیطان کے دوسینگوں کے درمیان غروب ہوتا ہے۔“ (۲)

### جنات کی اقسام

حضرت ابو شعبہ شنی بن القیئر سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿الْجِنْ ثَلَاثَةُ أَصْنَافٍ: صِنْفٌ لَهُمْ أَجْنَحَةٌ يَطِيرُونَ فِي الْهَوَاءِ وَ صِنْفٌ حَيَّاتٌ وَ كَلَابٌ وَ صِنْفٌ يَحْلُونَ وَ يَظْعَنُونَ﴾ ”جنات کی تین اقسام ہیں ① ایک قسم کے جنات وہ ہیں جن کے پر ہوتے ہیں اور وہ ہوا میں اڑتے رہتے ہیں۔ ② دوسری قسم کے جنات وہ ہیں جو سانپوں اور کتوں کی شکل میں ہوتے ہیں۔ ③ تیسرا قسم ان جنات کی ہے جو مختلف مقامات پر پڑاؤ کرتے ہیں اور سفر پر رہتے ہیں۔“ (۳)

### شیطان اکبر ”ابلیس“، بھی جن ہی ہے

(۱) ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ﴾ [الکھف: ۵۰] ”(ابلیس) جنوں

(۱) [مسلم (۲۹۹۶) کتاب الزهد والرقائق]

(۲) [بخاری (۳۲۸۶)]

(۳) [صحیح : المشکاة للألبانی (۴۱۴۸) طبرانی کبیر (۵۷۳) مستدرک حاکم (۳۷۰۲) امام حاکم رحمۃ اللہ علیہ نے اس روایت کو صحیح الاصناد کہا ہے اور امام ذہبی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی ان کی موافقت کی ہے۔]

میں سے تھا اور اس نے اپنے رب کے حکم کی نافرمانی کی۔“

(2) ایک دوسرے مقام پر ارشاد ہے کہ ابلیس نے آدم علیہ السلام کو سجدہ نہ کرنے کا سبب یہ بیان کیا کہ ﴿أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَ خَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ﴾ [الاعراف: ۱۲] ”میں اس سے بہتر ہوں

(کیونکہ) تو نے مجھے آگ سے پیدا کیا ہے جبکہ اسے مٹی سے پیدا کیا ہے۔“

(3) حضرت حسن بصری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ابلیس لمحہ بھر کے لیے بھی فرشتوں میں سے نہ تھا کیونکہ وہ توجنات کی اصل تھا جیسا کہ آدم علیہ السلام انسانوں کی اصل ہیں۔ (۱)

ابلیس نے ہی آدم و حواء علیہما السلام کو جنت سے نکلوا یا تھا

ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيْطَنُ لِيُبَدِّلَ مَا أَرَى عَنْهُمَا مِنْ سَوْا تِهْمَاءَ وَقَالَ مَا نَهْكُمَا<sup>۲۰</sup>  
رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْخَلِيلِينَ<sup>۲۱</sup> وَقَاتَمُهُمَا إِنِّي لَكُمَا مَالِئِينَ  
النَّصِحَّيْنَ<sup>۲۲</sup> فَدَلَّلُهُمَا بِغُرُورٍ فَلَمَّا ذَاقَا الشَّجَرَةَ بَدَثَ لَهُمَا سُوْا تُهْمَاءَ وَظِيقَا يَخْصِفُنِ عَلَيْهِمَا  
مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةِ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَللَّهُ أَمْهَكُمَا عَنْ تِلْكَهُ الشَّجَرَةِ وَأَقْلَلَ لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطَنَ لَكُمَا<sup>۲۳</sup>  
عَدُوٌّ مُّبِينٌ<sup>۲۴</sup> قَالَ رَبُّنَا أَظَلَّنَا أَنفُسَنَا سَيِّئَةً وَإِنَّ لَهُ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَسِيرِينَ<sup>۲۵</sup>  
قَالَ أَهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقْرٌ وَمَتَاعٌ إِلَى حِيْنٍ<sup>۲۶</sup> قَالَ فِيهَا  
تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ<sup>۲۷</sup> [الاعراف: ۲۰-۲۵] ”پھر شیطان نے ان دونوں کے  
دلوں میں وسوسة ڈالتا کہ ان کی شرمگا ہیں جو ایک دوسرے سے پوشیدہ تھیں دونوں کے رو برو بے پردہ کر دے  
اور کہنے لگا کہ تمہارے رب نے تم دونوں کو اس درخت سے اور کسی سبب سے منع نہیں فرمایا، مگر محض اس وجہ سے  
کہ تم دونوں کہیں فرشتے ہو جاؤ یا کہیں ہمیشہ زندہ رہنے والوں میں سے ہو جاؤ۔ اور ان دونوں کے رو برو قسم کھا  
لی کہ یقین مانو میں تم دونوں کا خیر خواہ ہوں۔ سوان دونوں کو فریب سے نیچے لے آیا، پس ان دونوں نے جب  
درخت کو چکھا دنوں کی شرمگا ہیں ایک دوسرے کے رو برو بے پردہ ہو گئیں اور دونوں اپنے اوپر جنت کے پتے  
جوڑ جوڑ کر کھنے لگے اور ان کے رب نے ان کو پکارا کیا میں تم دونوں کو اس درخت سے منع نہ کر چکا تھا اور یہ نہ  
کہہ چکا تھا کہ شیطان تمہارا صریح دشمن ہے؟ دونوں نے کہا اے ہمارے رب! ہم نے اپنا بڑا نقصان کیا اور اگر  
تو ہماری مغفرت نہ کرے گا اور ہم پر رحم نہ کرے گا تو واقعی ہم نقصان پانے والوں میں سے ہو جائیں گے۔ حق  
تعالیٰ نے فرمایا کہ نیچے ایسی حالت میں جاؤ کہ تم با ہم ایک دوسرے کے دشمن ہو گے اور تمہارے واسطے زمین

(۱) [تفسیر الطبری (۳۲۳۱۵) تفسیر ابن کثیر (۱۶۷۱۵)]

میں رہنے کی جگہ ہے اور نفع حاصل کرنا ہے ایک وقت تک۔ فرمایا تم کو وہاں ہی زندگی بسر کرنا ہے اور وہاں ہی مرنा ہے اور اسی میں سے پھر نکالے جاؤ گے۔“

### ابلیس کی وجہ سے، ہی دنیا میں شرک و بت پرستی کا آغاز ہوا

حضرت ابن عباس رض سے مروی ہے کہ قومِ نوح میں ود، سواع، یغوث، یعوق اور نسر نامی پانچ نیک صالح بزرگ تھے۔ جب وہ فوت ہو گئے تو شیطان نے کسی طرح سے ان کی (اگلی نسل یا قوم) کے دل میں یہ بات ڈالی کہ تم ان پانچوں بزرگوں کے بت بنا کر اپنی مجلسوں (اور اجتماعات وغیرہ) میں رکھو اور ان بتوں کے نام بھی اپنے بزرگوں کے ناموں پر رکھو۔ چنانچہ ان لوگوں نے ایسا ہی کیا (اور اپنے بزرگوں کے بت بنا لیے مگر) اس وقت ان بتوں (کو محض بزرگوں کی یاد کے لیے بنایا گیا تھا ورنہ قومِ نوح کے نیک صالح لوگ ان) کی عبادت و پرستش نہیں کرتے تھے لیکن جب یہ لوگ بھی مر گئے جنہوں نے بت بنائے تھے اور لوگوں میں علم بھی نہ رہا (کہ یہ بت تو محض بزرگوں کی یاد کا ایک ذریعہ تھے) تو پھر ان بتوں کی پوجا شروع ہو گئی۔ (۱)

### ابلیس کاٹھکانہ پانی پر ہے

اور وہ وہاں سے لوگوں کو گراہ کرنے کے لیے اپنے چیلوں کو روانہ کرتا ہے۔ فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿إِنَّ إِبْلِيسَ يَضَعُ عَرْشَهُ عَلَى الْمَاءِ ثُمَّ يَبْعَثُ سَرَابِيًّا... نَعَمْ أَنْتَ﴾ ”ابلیس اپنا عرش پانی پر رکھتا ہے، پھر وہاں سے اپنے لشکروں کو بھیجتا ہے (تاکہ وہ لوگوں کو گراہ کریں)، اس کے لشکر میں سے اس کے سب سے زیادہ قریب وہ ہوتا ہے جو سب سے بڑا فتنہ برپا کرتا ہے۔ چنانچہ اس کے لشکر میں ایک شیطان آ کر کہتا ہے کہ میں نے فلاں فلاں برائی کروائی ہے۔ ابیلس کہتا ہے کہ نہیں، تو نے کچھ نہیں کیا۔ پھر ایک دوسرا آتا ہے اور کہتا ہے کہ میں نے اسے اس وقت تک نہیں چھوڑا حتیٰ کہ اس کے او راس کی بیوی کے درمیان جدا ہی ڈال دی۔ ابیلس اسے کہتا ہے، تم نے واقعی بڑا کام کیا ہے اور اسے اپنے قریب کر لیتا ہے۔“ (۲)

### جنتا ش کا وجود

### آیاتِ قرآنیہ کی روشنی میں جنتات کا اثبات

قرآن کریم میں تقریباً انیس (۱۹) مقامات پر لفظ الجن استعمال ہوا ہے<sup>(۳)</sup> اور ایک مقام پر لفظ الجان

(۱) [بخاری (۴۹۲۰) کتاب تفسیر القرآن: باب و داولا سواعا ولا یغوث ولا یعوق]

(۲) [مسلم (۲۸۱۳) کتاب صفة القيمة والجنة والنار: باب تحريش الشيطان وبعثه سرایاہ]

(۳) [الانعام: ۱۰۰، [الانعام: ۱۲۸، [الانعام: ۱۳۰، [الاعراف: ۳۸، [الاعراف: ۱۷۹، [= = = = =

مذکور ہے۔<sup>(۱)</sup> علاوہ ازیں متعدد مقامات پر شیاطین کا نام لے کر بھی جنات کا ذکر کیا گیا ہے۔ قرآن کریم میں اس قدر جنات کا تذکرہ اس بات کا ثبوت ہے کہ جنات کا وجود ہے اور اس میں کسی قسم کے شک کی گنجائش نہیں۔ مزید اس حوالے سے چند آیات حسب ذیل ہیں:

- (1) ﴿وَجَعَلُوا اللَّهَ شَرَّ كَاءَ الْجِنَّ﴾ [الانعام: ۱۰۰] ”اولوگوں نے جنوں کو اللہ کا شریک بنارکھا ہے۔“
- (2) ﴿يَمَعْشَرَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ أَيْتِي﴾ [الانعام: ۱۳۰] ”اے جنوں اور انسانوں کی جماعت! کیا تمہارے پاس تم میں سے ہی پیغمبر نہیں آئے تھے جو تم سے میرے احکام بیان کرتے...“
- (3) ﴿وَحُشِّرَ لِسْلَيْمَنَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ وَالظَّطِيرِ﴾ [النمل: ۱۷] ”سلیمان (علیہ السلام) کے سامنے ان کے تمام لشکر جنات، انسان اور پرندج مجمع کیے گئے۔“
- (4) ﴿وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرَ إِقْمَنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآن﴾ [الاحقاف: ۲۹] ”اور یاد کرو! جبکہ ہم نے جنوں کی ایک جماعت کو تیری طرف متوجہ کیا کہ وہ قرآن سنیں۔“
- (5) ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات: ۵۶]<sup>(۵۶)</sup> ”اور میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا تا کہ وہ میری عبادت کریں۔“

### احادیث نبویہ کی روشنی میں جنات کا اثبات

قرآن کریم کی طرح بہت سی صحیح احادیث میں بھی جنات کا واضح تذکرہ موجود ہے۔ جنات کی رہائش گاہوں، خوراک، شکل و صورت، اقسام و انواع اور مختلف واقعات وغیرہ کا بیان ہے۔ جس سے یقینی طور پر جنات کا وجود ثابت ہوتا ہے۔ بطور مثال چند احادیث حسب ذیل ہیں:

- (1) حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿فَإِنَّهُ لَا يَسْمَعُ مَدَى صَوْتِ الْمُؤْذِنِ جِنٌ وَلَا إِنْسٌ وَلَا شَيْءٌ إِلَّا شَهِدَ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾ ”جن، انسان اور ہر وہ چیز جو موزن کی آواز سنتی ہے قیامت کے دن اس کے حق میں گواہی دے گی۔“<sup>(۲)</sup>
- (2) حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿إِنَّ لِلَّهِ مِائَةَ رَحْمَةً ، اَنْزَلَ مِنْهَا رَحْمَةً وَاحِدَةً بَيْنَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ ...﴾ ” بلاشبہ اللہ تعالیٰ کے پاس سورحمتیں ہیں۔ اس نے ان میں سے ===[الکھف: ۵۰، النمل: ۱۷، النمل: ۳۹، سبا: ۱۲، سبا: ۱۴، سبا: ۱۴، فصلت: ۲۵، فصلت: ۲۵، فصلت: ۲۹، الاحقاف: ۱۸، الاحقاف: ۲۹، الذاريات: ۵۶، الرحمن: ۳۳، الرحمن: ۱، الحن: ۶] ===[الرحمن: ۱۵]
- (2) [بخاری (۶۰۹) کتاب الأذان: باب رفع الصوت بالنداء]

ایک رحمت کو جنوں، انسانوں، چوپاپیوں اور کیڑے مکوڑوں میں تقسیم فرمایا ہے چنانچہ وہ اس رحمت کے باعث آپس میں میلان رکھتے ہیں اور اس کے سبب باہم محبت و شفقت کرتے ہیں اور اسی کی وجہ سے دشی جانورا پنے چھوٹے بچوں سے محبت کا اظہار کرتے ہیں لیکن اللہ تعالیٰ نے ننانوے (۹۹) رحمتوں کو (اپنے پاس) روک رکھا ہے، وہ قیامت کے دن ان کو اپنے بندوں پر نچھاوار فرمائے گا۔<sup>(۱)</sup>

(3) حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے جنات کو قرآن نہیں سنایا اور ان کو دیکھا بھی نہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے اصحاب کے ساتھ اس زمانہ میں عکاظ کے بازار گئے جبکہ شیطانوں پر آسمانی دروازے بند ہو گئے تھے اور ان پر آگ کے شعلے بر سائے جا رہے تھے۔ چنانچہ شیطانوں کے ایک گروہ نے اپنے لوگوں میں جا کر کہا کہ ہمارا آسمان پر جانا بند ہو گیا اور ہم پر آگ کے شعلے بر سے لگے ہیں۔ انہوں نے کہا کہ اس کا سب ضرور کوئی نیا معاملہ ہے، تو تم مشرق و مغرب کی طرف پھر کر خبر لو اور دیکھو کہ کیا وجہ ہے جو آسمان کی خبریں آنا بند ہو گئی ہیں۔ وہ زمین میں مشرق و مغرب کی طرف پھرنے لگے، ان میں سے کچھ لوگ تہامہ (ملک حجاز) کی طرف عکاظ کے بازار کو جانے کے لیے آئے اور آپ ﷺ اس وقت (مقام) نخل میں اپنے اصحاب کے ساتھ فجر کی نماز پڑھ رہے تھے۔ جب انہوں نے قرآن سنایا تو ادھر کان لگادیئے اور کہنے لگے کہ آسمان کی خبریں موقوف ہونے کا یہی سبب ہے۔ پھر وہ اپنی قوم کے پاس لوٹ کر گئے اور کہنے لگے کہ اے ہماری قوم کے لوگو!

﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا ! يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَأَمْتَأْبِهِ ۚ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا ۚ﴾ [الجن : ۲۱] ”ہم نے ایک عجیب قرآن سنایا ہے جو سچی راہ کی طرف لے جاتا ہے پس ہم اس پر ایمان لائے اور ہم کبھی اللہ کے ساتھ شریک نہیں کریں گے۔“ تب اللہ تعالیٰ نے اپنے پیغمبر پر سورہ جن نازل فرمائی۔<sup>(۲)</sup>

(4) حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک روز اچانک ہم سے غائب ہو گئے، ہم نہیں وادیوں اور گھاٹیوں میں تلاش کرنے لگے اور آپس میں کہنے لگے کہ شاید آپ کو کسی نے اغوا کر لیا ہے یا قتل کر دیا ہے۔ وہ رات ہم نے بہت تکلیف میں گزاری۔ صبح ہوئی تو ہم نے آپ کو دیکھا کہ آپ غارِ حراء کی طرف سے آ رہے ہیں۔ ہم نے آپ کو بتایا کہ رات کو اچانک آپ ہم سے غائب ہو گئے تھے، ہم نے آپ کو بہت تلاش کیا اور آپ کے نہ ملنے پر ہم ساری رات پر بیشان رہے۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

﴿أَتَانِي دَاعِيُ الْجِنِ فَذَهَبَتُ مَعَهُ فَقَرَأَتُ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنَ ۚ﴾ ”میرے پاس جنوں کا ایک نمائندہ آیا تھا تو میں اس کے ساتھ چلا گیا اور جا کر جنوں کو قرآن پڑھ کر سنایا۔“ (راوی کا بیان ہے کہ) پھر آپ ﷺ ہمیں

(۱) [مسلم (۲۷۵۲) کتاب التوبہ، بخاری (۶۰۰۰) کتاب الادب]

(۲) [مسلم (۴۴۹) کتاب الصلاۃ: باب الجھر بالقراءۃ فی الصبح و القراءۃ علی الجن، بخاری (۷۷۳)]

اس جگہ لے کر گئے اور جنوں کے قدموں اور آگ کے نشانات ہمیں دکھائے۔<sup>(۱)</sup>

(۵) فرمائِ نبوی ہے کہ ”جب کوئی شخص بیت الخلاء میں داخلے کے وقت بسم اللہ پڑھ لیتا ہے تو جنات کی آنکھوں اور اولاً دادم کی شرمگاہوں کے درمیان پردہ حائل ہو جاتا ہے۔“<sup>(۲)</sup>

واضح رہے کہ جنات کے ذکر والی احادیث کے علاوہ وہ تمام احادیث بھی جنات کے وجود کا ہی ثبوت ہیں جن میں شیاطین کا تذکرہ ہے کیونکہ شیاطین بھی سرکش جنوں کا ہی دوسرا نام ہے۔

### اہل علم کے اقوال و فتاویٰ کی روشنی میں جنات کا اشتباہ

سلف صالحین اور کبار علماء و فقہاء نے بھی درج بالا دلائل کو پیش نظر کھتے ہوئے جنات کے وجود کو ثابت کیا ہے اور اللہ تعالیٰ، انبیاء کرام، الہامی کتب اور فرشتوں پر ایمان کی طرح جنات پر ایمان لانا بھی واجب قرار دیا ہے اور بعض نے تو جنات کے وجود کا انکار کرنے والوں کو کافروں مشرک تک قرار دیا ہے۔ چند اقوال حسب ذیل ہیں:

(قرطبی رحمۃ اللہ علیہ) کافر فلاسفہ و اطباء کی ایک جماعت نے اللہ تعالیٰ پر افتر اپردازی کرتے ہوئے جنات کے (خارجی) وجود کا انکار کیا ہے (اور انہیں مخصوص بدی کی ایک طاقت قرار دیا ہے) حالانکہ قرآن و سنت ان کی تردید کرتے ہیں۔<sup>(۳)</sup>

(شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ) اہل السنہ والجماعہ اور ہر مسلمان گروہ نہ تو جنات کے وجود کی مخالفت کرتا ہے اور نہ ہی اس بات کی مخالفت کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے محمد ﷺ کو جنات کی طرف بھی مبعوث فرمایا ہے۔<sup>(۴)</sup> ایک دوسرے مقام پر فرماتے ہیں کہ جنات کا وجود کتاب و سنت اور سلف امت کے اجماع سے ثابت ہے۔<sup>(۵)</sup> ایک اور مقام پر فرماتے ہیں کہ امت کی اکثریت جنات کے وجود کی قالب ہے۔ جنات کا انکار صرف جاہل لوگ ہی کرتے ہیں اور ان کے پاس کوئی ایسی قابل اعتماد دلیل بھی موجود نہیں جو ان کے دعوے کی تصدیق کرتی ہو بلکہ صرف عدم علم (یعنی جہالت) ہی ہے۔<sup>(۶)</sup>

(ابن حزم رحمۃ اللہ علیہ) جس نے جنات (کے خارجی وجود) کا انکار کیا یا ظاہر کے خلاف ان کی کوئی تاویل کی تو وہ کافروں مشرک ہے اور (دوسرے مسلمانوں کے لیے) اس کا خون اور مال حلال ہے۔<sup>(۷)</sup> ایک دوسرے مقام پر فرماتے ہیں کہ اہل علم کا اتفاق ہے کہ جنات کی حقیقت ہے۔<sup>(۸)</sup> ایک اور مقام پر فرماتے ہیں کہ مسلمان، عیسائی،

(۱) [مسلم (۴۵۰) کتاب الصلاة: باب الْجَهْرُ بِالْقِرَاءَةِ فِي الصَّبَحِ وَالْقِرَاءَةِ عَلَى الْجَنِ، بخاری (۳۸۵۹)]

(۲) [صحیح: صحيح الجامع الصغیر (۳۶۱۰) ترمذی (۶۰۶) مشکاة المصایح (۳۵۸)]

(۳) [تفسیر قرطبی (۶۱۹)]

(۶) [ایضاً (۳۲۱۹)]

(۵) [ایضاً (۴۴۴۰)]

(۸) [مراتب الاجماع (ص: ۱۷۴)]

(۷) [الفصل (۱۷۹/۳)]

مجوہی، بے دین اور اکثر یہودی اس بات پر متفق ہیں کہ جنات کا وجود ہے۔<sup>(۱)</sup>  
 (ابو الحسن تقی الدین سبکی رضی اللہ عنہ) نقل فرماتے ہیں کہ امام الحرمین نے معتزلہ کے متعلق ذکر کیا ہے کہ وہ جنات کے وجود کا انکار کرتے ہیں۔ یہ بات بڑی عجیب ہے کیونکہ جو قرآن کی تصدیق کرتا ہے وہ جنات کے وجود کا انکار کیونکر کر سکتا ہے (کیونکہ قرآن خود جنات کا وجود ثابت کرتا ہے)؟۔<sup>(۲)</sup>

(علامہ عبد الرؤف مناوی رضی اللہ عنہ) جنات کے وجود پر اجماع منعقد ہو چکا ہے۔<sup>(۳)</sup>

(شیخ ابن جبرین رضی اللہ عنہ) جنات کا انکار کرنے والوں کا ایمان ناقص ہے۔<sup>(۴)</sup>

(شیخ عبد الرحمن بن ناصر سعدی رضی اللہ عنہ) سورہ جن کے متعلق فرماتے ہیں کہ اس میں بہت سے فوائد ہیں اور ایک فائدہ یہ ہے کہ جنات کا وجود ہے۔<sup>(۵)</sup>

(شیخ صالح الفوزان) جس نے جنات کے وجود کا انکار کیا وہ کافر ہے کیونکہ وہ اللہ اور اس کے رسول کی تکذیب کرنے والا ہے اور جنات کے وجود پر امت کا اجماع ہے۔<sup>(۶)</sup>

(شیخ صالح بن عبدالعزیز آل شیخ) شرح عقیدۃ الطحاویہ میں نقل فرماتے ہیں کہ جنات پر بھی ایمان واجب ہے کیونکہ ان کا ذکر قرآن کریم میں ہوا ہے اور درحقیقت قرآن پر ایمان میں جنات پر ایمان بھی شامل ہے۔<sup>(۷)</sup> ایک دوسرے مقام پر فرماتے ہیں کہ جس نے جنات کے وجود کا انکار کیا وہ کافر ہو گیا کیونکہ اس نے قرآن کا انکار کر دیا۔<sup>(۸)</sup>

(شیخ عبدالله بن محمد الغنیمان) جنات کے وجود کا انکار زندیق ہی کرتے ہیں اور جو بھی جنات کا انکار کرتا ہے وہ اللہ کے ساتھ کفر کرنے والا بن جاتا ہے۔<sup>(۹)</sup>

(شیخ محمد صالح المنجد) جنات کا وجود کتاب و سنت سے ثابت ہے۔<sup>(۱۰)</sup>

(ابو محمد عاصم بشیر مرکاشی) جنات کا وجود اور ان کے بہت سے احوال و صفات کتاب و سنت سے ثابت ہیں۔<sup>(۱۱)</sup>  
 کویت کی وزارت الاوقاف کے شائع کردہ موسوعہ فقهیہ میں ہے کہ ”جنات کا وجود کتاب و سنت سے ثابت ہے اور اس پر اجماع بھی منعقد ہو چکا ہے لہذا ان کے وجود کا منکر کافر ہے کیونکہ اس نے ایسی چیز کا انکار کیا ہے جو دین میں ضروری طور پر ثابت ہے۔“<sup>(۱۲)</sup>

(۲) [فتاویٰ السبکی (۱۰۷/۵)]

(۱) [الفصل (۱۱۲/۵)]

(۴) [شرح العقیدۃ الطحاویۃ لابن جبرین (۹۹/۳)]

(۳) [فیض القدیر (۴۸۱/۳)]

(۶) [اعانۃ المستفید شرح کتاب التوحید (۳۳/۱)]

(۵) [تيسیرالکریم الرحمن (۸۹۱/۱)]

(۸) [اتحاف السائل بما فی الطحاویۃ من مسائل (مسئلہ: ۲۴)]

(۷) [شرح العقیدۃ الطحاویۃ (ص: ۳۲۳)]

(۱۰) [فتاویٰ الاسلام سؤال و جواب (۵۲۷/۱)]

(۹) [شرح العقیدۃ الواسطیۃ للغنیمان (۱۶)]

(۱۲) [الموسوعۃ الفقہیۃ الکویتیۃ (۹۱/۱۶)]

(۱۱) [شرح منظومة الایمان (ص: ۲۰۳)]

## جنات کے منکر اور ان کی تردید

اوپر بیان کردہ واضح نصوص اور کبار ائمہ و علماء کی تصریحات کے باوجود کچھ حضرات نے جنات کے وجود کا انکار کیا ہے۔ جنات کے منکرین کے چند اعتراضات اور ان کے جوابات حسب ذیل ہیں:

\* جنات کے منکرین کا کہنا ہے کہ اگر جنات کا وجود ہے تو پھر وہ نظر کیوں نہیں آتے؟۔ اس کا جواب دیتے ہوئے اہل علم فرماتے ہیں کہ یہ اعتراض ہی جہالت پر مبنی ہے کیونکہ یہ بات معروف ہے کہ ضروری نہیں جو چیز نظر نہیں آتی اس کا وجود بھی نہ ہو۔ اور بہت سی اشیاء ایسی ہیں جو ناظروں سے تو اوجھل ہیں مگر سب ان کا اعتقاد رکھتے ہیں جیسا کہ روح جس کی وجہ سے انسان میں حرکت ہے، کسی کو نظر نہیں آتی مگر اس کا وجود ہے۔ اسی طرح سانس، عقل اور درود غیرہ الیکی اشیاء ہیں جو نظر نہیں آتیں مگر ان کے وجود کا کوئی بھی منکر نہیں۔ نیز خود اللہ تعالیٰ کی ذات، فرشتے، جنت اور جہنم وغیرہ کے وجود پر بھی سب کا ایمان ہے حالانکہ یہ اشیاء بھی ناظروں سے اوجھل ہیں۔

محض دکھائی نہ دینے کی بنیاد پر جنات کا انکار کرنے والوں کی تردید میں امام ابن تیمیہ رض نے نقل فرمایا ہے کہ کتاب و سنت کے دلائل کے علاوہ بھی بہت سے ذرائع ہیں جن سے جنات کا وجود ثابت ہوتا ہے جیسا کہ بہت سے لوگوں نے خود اپنی آنکھوں سے جنات کو دیکھا ہے اور کچھ نے ان لوگوں کو دیکھا ہے جنہوں نے جنات کو دیکھا ہے اور یہ بات ان کے ہاں یقینی خبر سے ثابت ہے۔ ان کے علاوہ کچھ ایسے لوگ بھی ہیں جنہوں نے جنات سے گفتگو بھی کی ہے یا جنات نے ان سے گفتگو کی ہے۔<sup>(۱)</sup>

\* منکرین کا کہنا ہے کہ قرآن میں جو جنوں کا ذکر ہے اس سے مراد الگ کوئی مخلوق نہیں بلکہ انسان ہی کی بھی قوتیں مراد ہیں اور بعض مقامات پر پہاڑی اور جنگلی قویں مراد ہیں۔ اس کا جواب دیتے ہوئے اہل علم فرماتے ہیں کہ اولاً تو یہ بات اس وجہ سے درست نہیں کہ لفظ جن کا معنی ہے چھپی ہوئی چیز اور جنات کے وجود کے ساتھ اس معنی کی مناسبت یہی ہے کہ وہ ایک چھپی ہوئی مخلوق ہے جو بالعموم دکھائی نہیں دیتی۔ تمام معتبر کتب لغت جیسے لسان العرب، صحاح، مفردات امام راغب، قاموس اور تاج العروس وغیرہ میں لفظ جن کا یہی معنی بیان ہوا ہے۔ اب اگر یہ لفظ کسی اور مخلوق کے لیے بولا جائے تو اس میں کم از کم یہ صفت ضرور ہوئی چاہیے کہ وہ مستور اور غیر مرلی ہو، جو عموماً دکھائی نہ دے۔ تو کیا انسان خواہ پہاڑی ہو یا جنگلی یا وحشی دکھائی نہیں دیتا؟۔

دوسرے یہ کہ اگر بالفرض قرآن میں کسی جگہ لفظ جن بول کر انسانوں کا کوئی خاص گردہ مراد لیا گیا ہے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب انسانوں کی ہر صفت کے لیے عربی میں الگ لفظ موجود ہیں تو پھر دوسری مخلوق کے ساتھ خاص لفظ انسانوں کے لیے استعمال کرنے کی ضرورت کیوں پیش آتی؟۔

(۱) [مجموع الفتاوی لابن تیمیہ (۲۳۲۱۴)]

تیرے یہ کہ وہ تمام آیات بھی اس اعتراض کو باطل قرار دیتی ہیں جن میں انسان اور جن دونوں کا ساتھ ساتھ ذکر ہے اور ان آیتوں سے یہ بالکل واضح ہے کہ جن و انس ایک نہیں بلکہ الگ الگ مخلوقات ہیں۔ اس حوالے سے چند آیات حسب ذیل ہیں:

(1) ﴿وَيَوْمَ يَمْحَشُرُهُمْ جَمِيعًا يَمْعَشُرُ الْجِنِّ قَدِ اسْتَكْرَتُمْ مِنَ الْإِنْسِ وَقَالَ أُولَئِؤُهُمْ مِنَ الْإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعْ بَعْضُنَا بِعَيْنٍ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَلْنَا لَنَا﴾ [الانعام: ۱۲۸] ”اور جس روز اللہ تعالیٰ تمام خلائق کو جمع کرے گا، (کہے گا) اے جنات کی جماعت! تم نے انسانوں میں سے بہت سے اپنا لیے، جو انسان ان کے ساتھ تعلق رکھنے والے تھے وہ کہیں گے کہ اے ہمارے پروردگار! ہم میں ایک نے دوسرے سے فائدہ حاصل کیا تھا اور ہم اپنی اس معین میعاد تک آپنے جو تو نے ہمارے لیے معین فرمائی۔“

(2) ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمِّا مَسْنُونٍ ﴾<sup>26</sup> وَالْجَانَ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلٍ مِنْ نَارٍ السَّمُومِ﴾ [الحجر: ۲۶-۲۷] ”یقیناً ہم نے انسان کو کالی اور سڑی ہوئی کھنکھناتی مٹی سے پیدا فرمایا ہے۔ اور اس سے پہلے جنات کو ہم نے لو والی آگ سے پیدا کیا۔“

(3) ﴿خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ كَالْفَخَارِ ﴾<sup>14</sup> وَخَلَقَ الْجَانَ مِنْ مَارِيجٍ مِنْ تَأْرِ﴾<sup>15</sup> [الرحمن: ۱۴-۱۵] ”اس (اللہ) نے انسان کو بخنے والی مٹی سے پیدا کیا جو ٹھیکری کی طرح تھی۔ اور جنات کو آگ کے شعلے سے پیدا کیا۔“

(4) ﴿فَيَوْمَ مِيزِيلٌ لَا يُسَئَ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسٌ وَلَا جَانٌ﴾<sup>39</sup> [الرحمن: ۳۹] ”اس دن کسی انسان اور کسی جن سے اس کے گناہوں کی بابت نہیں پوچھا جائے گا۔“

(5) ﴿لَمْ يَطِئِ ثُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلَا جَانٌ﴾<sup>56</sup> [الرحمن: ۵۶] ”(جنت میں ایسی حوریں ہیں) جنہیں ان سے یہلے کسی جن و انس نے ہاتھ نہیں لگایا۔“

(6) ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهْقًا﴾ [الجن: ۶] ”بات یہ ہے کہ چند انسان بعض جنات سے پناہ طلب کیا کرتے تھے جس سے جنات اپنی سرکشی میں اور بڑھ گئے۔“ ان آیات سے معلوم ہوا کہ جنات اور انسان ایک نہیں بلکہ دو الگ الگ مخلوقات ہیں۔

اس حوالے سے مولانا مودودی رحمۃ اللہ علیہ رقمطراز ہیں کہ ”کسی شخص کے لیے جو قرآن مجید کے کلام الہی ہونے پر ایمان رکھتا ہو، یہ جائز نہیں کہ جس کو خدا نے ”جن“ کہا ہے اور آدمی نہیں کہا، اس کو وہ اپنے قیاس سے آدمی کہہ دے۔ ایسا قیاس کرنے کے لیے اگر کوئی سبب داعی ہو سکتا ہے تو صرف یہ ہے کہ عادت جاریہ، جس کا مشاہدہ اور اور اک کرنے کے ہم خوگر ہیں، ان واقعات کے خلاف

ہے جو بعض موقع پر قرآن مجید میں جنوں کی طرف مفہوم کیے گئے ہیں لیکن اسی طرح آگ کا ایک خاص شخص کے لیے سرد ہو جانا، لکڑی کا ایک خاص موقع پر اڑ دھا بن جانا، دریا کا ایک خاص وقت میں پھٹ کر راستہ دے دینا، ایک شخص کا مٹی کے پرندہ بنانے کا ایک خاص سال تک سوئے پڑے رہنا اور پھر بھی زندہ رہنا، ایک شخص کا مرنے کے سو برس بعد جی اٹھنا اور اپنے کھانے پینے کی چیزوں کو جوں کا توں بالکل تازہ حالت میں پانا، ایک شخص کا سائز ہے نو سو برس تک زندہ رہنا اور وہ بھی یوگا کی مشقوں سے نہیں بلکہ ایک منکر قوم کے مقابلہ میں تبلیغِ دین کی تھکانہ دینے والی مشقوں کے ساتھ، یہ اور ایسے ہی متعدد واقعات ہیں جو قرآن مجید میں بیان کیے گئے ہیں اور سب اس عادتِ جاریہ کے خلاف ہیں جس کو دیکھنے کے ہم خونگر ہیں۔ اگر ہم قرآن کو خدا یعنی علیم و خبیر اور قادر و توانا کا کلام نہ مانیں تو سرے سے ان واقعات کی تاویل کرنے کی ضرورت ہی نہیں ہے۔ محض اس بنیاد پر ان سب کو جھٹلا دیا جا سکتا ہے کہ ایسا ہوتے ہم نے کبھی نہیں دیکھا اور اگر ہم یہ مان لیں کہ قرآن اس خدا کا کلام ہے جواز سے ابتدک عالم وجود کے ہر چھوٹے بڑے واقعہ کا حقیقی علم رکھتا ہے اور خدا وہ خدا ہے جس کے میجھے ہم کو سورج اور سیاروں اور زمین اور خود اپنے وجود میں ہر آن نظر آ رہے ہیں تو ہمیں کسی غیر معمولی اور خلافِ عادت واقعہ کو بعینہ اسی طرح تسلیم کرنے میں تامل نہیں ہو سکتا جس طرح وہ قرآن میں بیان ہوا ہے۔ یہ واقعات تو کیا چیز ہیں، اگر قرآن میں کہا گیا ہوتا کہ ایک وقت میں چاند کو ماہنٹ ایورسٹ پر لا کر رکھ دیا گیا تھا اور کسی وقت خدا نے سورج کو مشرق کے بجائے مغرب سے نکالا تھا تب بھی ایک مومن صادق کو اس بیان کی صداقت میں ایک لمحہ کے لیے شک نہ ہو سکتا تھا اور نہ کسی طرح تاویل کر کے اس کو عادتِ جاریہ کے مطابق ثابت کرنے کی ضرورت پیش آ سکتی تھی۔ اس لیے کہ یہ کائنات جس کی وسعت کا تصور کرنے سے ہمارا دماغ تھک جاتا ہے اور اس کائنات کی ہر شے حتیٰ کہ گھاس کا ایک تنکا اور کسی جانور کے جسم کا ایک بال بھی اپنی پیدائش میں درحقیقت اتنا ہی انگیز میجھہ ہے جتنا چاند کا ایورسٹ پر آ جانا اور سورج کا مغرب سے طلوع ہونا۔ فرق اگر کچھ ہے تو صرف یہ کہ ایک قسم کے واقعات کو دیکھنے کی ہمیں عادت ہو گئی ہے، اس لیے ہم کو ان کے میجھہ ہونے کا شعور نہیں ہوتا اور دوسری قسم کے واقعات شاذ ہیں اس لیے ان کی خبر جب ہم کو دی جاتی ہے تو ہمیں اچنبا ہوتا ہے اور ہماری عقل جو صرف مشاہدات و تجربات پر اعتماد کرنے کی خونگر ہو گئی ہے ان کو باور کرنے میں جھگجھتی ہے۔ اس میں شک نہیں کہ ایسے واقعات کے متعلق جب ہم کو کوئی خبر دی جائے تو ہمیں حق ہے کہ ان کے وقوع کے متعلق قابل وثوق شہادت طلب کریں۔ لیکن ایک مومن کے لیے قرآن سے بڑھ کر قابل وثوق شہادت اور کوئی نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ وہ دل سے یقین رکھتا ہے کہ یہ خدا کا کلام ہے اور خدا کے فعل پر خود خدا ہی کی شہادت سب سے زیادہ معتبر ہے۔ البتہ جو شخص قرآن کے کلام الہی ہونے میں شک رکھتا ہو اس کو حق ہے کہ قرآن کے ہر بیان میں شک

کرے خواہ وہ عادتِ جاریہ کے موافق ہو یا مخالف۔<sup>(۱)</sup>

خلاصہ کلام یہ ہے کہ جنتات کا وجود ایک حقیقت ہے جس کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔ کتاب و سنت کی واضح نصوص اور سلف صالحین کے اقوال سے یہی ثابت ہوتا ہے۔ اس کے باوجود بھی اگر کوئی جنتات کا انکار کرتا ہے تو وہ محض جہالت کی بنابری ایسا کرتا ہے جیسا کہ امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ ”جنتات کا انکار کرنے والے صرف چند جاہل فلسفی، اطباء اور ان جیسے لوگ ہی ہیں۔“<sup>(۲)</sup>

## جنتات کی دنیا اور چند احوال

جنتات کے حالات و واقعات، قوت و طاقت، نیکی بدبی، شادی بیاہ اور زندگی موت وغیرہ کے حوالے سے کتاب و سنت میں جو امور بیان ہوئے ہیں ان میں سے چند اہم امور کا ذکر پیش خدمت ہے، ملاحظہ فرمائیے:

ہر انسان کے ساتھ ایک جن مقرر ہے

ہر انسان کے ساتھ ایک جن مقرر ہے جو ہر وقت اسے گناہوں پر آمادہ کرتا رہتا ہے، مگر جو جن نبی کریم ﷺ کے ساتھ مقرر تھا اسے آپ کے تابع کر دیا گیا تھا۔ چنانچہ فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا وَقَدْ وَكَلَ اللَّهُ بِهِ قَرِينٌ مِنَ الْجِنِّ قَالُوا وَإِيَّاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ : وَإِيَّاَيَ إِلَّا أَنَّ اللَّهَ أَعَانَنِي عَلَيْهِ فَأَسْلَمَ فَلَا يَأْمُرُنِي إِلَّا بِخَيْرٍ﴾<sup>(۳)</sup> اللہ تعالیٰ نے تم میں سے ہر شخص کے ساتھ ایک جن کو اس کے ساتھی کے طور پر مقرر کر رکھا ہے۔ لوگوں نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! آپ کے ساتھ بھی؟ آپ ﷺ نے فرمایا، ہاں میرے ساتھ بھی، مگر اللہ تعالیٰ نے اس کے مقابلے میں میری مدد فرمائی ہے اور وہ میرے تابع ہو گیا ہے، اس لیے وہ مجھے صرف خیر و بھلائی کا ہی حکم دیتا ہے۔<sup>(۴)</sup>

حدیث کے لفظ فَأَسْلَمَ کا ایک معنی تو اور پر ذکر کیا گیا ہے۔ امام سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے اس کا ایک دوسرا معنی بھی ذکر فرمایا ہے، وہ اسے السلامۃ سے مضارع کا صیغہ قرار دیتے ہیں تب اس کا ترجمہ یوں ہو گا کہ ”میں (اس جن کے شر اور فتنے سے) سلامت ہو گیا ہوں۔“<sup>(۵)</sup>

جنتات سرعتِ رفتار اور بے پناہ قوت و طاقت کے مالک ہیں

(۱) ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

(۱) [ماہنامہ ترجمان القرآن - جنوری ۱۹۳۵ء، تفہیمات: حصہ دوم]

(۲) [مجموع الفتاویٰ لابن تیمیہ (۳۲۱۹)] (۳) [مسلم (۲۸۱۴)]

(۴) [حواشی علی صحیح مسلم (۱۶۷۶)]

﴿قَالَ يَا أَيُّهَا الْمَلَوْا أَيُّكُمْ يَا تِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِيْنَ ﴾<sup>[38]</sup> ﴿قَالَ عَفْرِيْثٌ مِنَ الْجِنِّ أَنَا أَتَيْكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوْمٌ أَمِيْنٌ ﴾<sup>[39]</sup> ﴿النَّمَلٌ : ٣٨ - ٣٩﴾

”جب آپ (یعنی سلیمان علیہ السلام) نے کہا۔ سردار! تم میں سے کوئی ہے جو ان (اہل بھن) کے مسلمان ہو کر پہنچنے سے پہلے ہی اس (ملکہ سبا) کا تخت مجھے لادے؟ ایک توی ہیکل جن کہنے لگا کہ آپ کے اپنی اس مجلس سے اٹھنے سے پہلے ہی میں اسے آپ کے پاس لا دیتا ہوں اور یقین مانئے کہ میں اس پر قادر ہوں اور ہوں بھی امانت دار۔“

اس آیت سے جنات کی اس غیر معمولی قوت و طاقت اور سرعتِ رفتار کا اندازہ ہوتا ہے جو اللہ تعالیٰ نے انہیں نواز رکھی ہے۔ کیونکہ کوئی بھی انسان (خواہ وہ کتنا ہی طاقتوں کیوں نہ ہو) ایسا ہرگز نہیں کر سکتا کہ بیت المقدس سے ڈیڑھ ہزار میل کا فاصلہ طے کر کے ملک سبا (یمن) جائے اور پھر ایک عظیم الشان تخت (جسے بہت زیادہ لوگ مل کر بھی بمشکل ہی اٹھا سکیں) اٹھا کر دوبارہ ڈیڑھ ہزار میل کا فاصلہ طے کر کے اتنی قلیل مدت میں واپس آجائے۔ مولانا مودودی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ”یہ کام تو آج کل کا جٹ طیارہ بھی انجام دینے پر قادر نہیں۔“<sup>(۱)</sup>

(2) ایک دوسرے مقام پر ارشاد ہے کہ

﴿وَمِنَ الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَنْ يَرِيْغُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِيقُهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾<sup>[۴۰]</sup> ﴿يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ حَارِيْبٍ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانِ كَالْجَوَابِ وَقُدُورٍ رُّسِيْتٍ﴾

[سبا : ۱۲ - ۱۳] ”اور اس (یعنی سلیمان علیہ السلام) کے رب کے حکم سے بعض جنات اس کی ماتحتی میں اس کے سامنے کام کرتے تھے اور ان میں سے جو بھی ہمارے حکم کی سرتاسری کرے، ہم اسے بھڑکتی ہوئی آگ کے عذاب کا مزہ چکھائیں گے۔ جو کچھ سلیمان (علیہ السلام) چاہتے جنات تیار کر دیتے مثلاً قلعے، بھسے، بڑے بڑے حوض جیسے لگن اور اپنی جگہ سے نہ ہٹنے والی بھاری دیکھیں۔“

اس آیت سے جنات کی ذہانت، صنعت و حرفت اور فن تعمیر میں مہارت کا اندازہ ہوتا ہے۔

جنات کو انسانی اجسام میں داخل ہونے کی طاقت حاصل ہے

فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الْإِنْسَانِ مَجْرَى الدَّمِ﴾ ” بلاشبہ شیطان انسان میں خون کی طرح دوڑتا ہے۔“<sup>(۲)</sup>

اس موضوع پر تفصیلی بحث آئندہ عنوان ”جنات کی آسیب زدگی کا بیان“ کے تحت آئے گی۔

(۱) [تفہیم القرآن، از سید ابوالاعلیٰ مودودی (۵۷۶/۳)]

(۲) [بخاری (۲۰۳۸) کتاب الاعتكاف: باب زیارة المرأة زوجها فی اعتكافه، ابو داود (۲۴۷۰) ابن ماجہ

(۱۷۷۹) کتاب الصیام: باب فی المعتکف یزوره أهلہ فی المسجد، ترمذی (۱۱۷۲)]

## جنات فضاؤں کی بلندیوں میں پرواز کر سکتے ہیں

جیسا کہ ایک صحیح حدیث میں موجود ہے کہ جنات خبریں چرانے کے لیے آسمان تک جا پہنچتے ہیں لیکن پھر اللہ کی طرف سے ایک انگارہ انہیں لگتا ہے جس سے وہ ہلاک ہو جاتے ہیں۔<sup>(۱)</sup> قرآن میں یہ بات ان الفاظ میں مذکور ہے: ﴿وَأَنَا لَمَسْنَا السَّمَاءَ فَوَجَدْنَاهَا مُلْئَةً حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا﴾ وَأَنَا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلصَّمْعِ فَمَنْ يُسْتَمِعُ إِلَآنَ يَجِدُ لَهُ شَهَابَارَ صَدًا﴾ [الجن: ۹-۸] ”(جنات کہتے ہیں)“ اور ہم نے آسمان کوٹھول کر دیکھاتو اسے سخت چوکیداروں اور سخت شعلوں سے پر پایا۔ اس سے پہلے ہم باقی میں سننے کے لیے آسمان میں جگہ جگہ بیٹھ جایا کرتے تھے۔ اب جو بھی کان لگاتا ہے وہ ایک شعلے کو اپنی تاک میں پاتا ہے۔“

## جنات اپنی شکل و صورت تبدیل کر سکتے ہیں

ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَطَرًا وَرَئَاءَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَعْمَلُونَ هُجِيرٌ﴾ وَإِذْ رَأَيْتَ لَهُمُ الشَّيْطَانَ أَعْمَالَهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَأَءَتِ الْفِئَتنَ نَكَصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ إِنِّي بِرِّيٌّ مِنْ كُفَّارِ إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [الانفال: ۴۷-۴۸] ”ان لوگوں جیسے نہ بن جو اتراتے ہوئے اور لوگوں میں خود نمائی کرتے ہوئے اپنے گھروں سے چلے اور اللہ کی راہ سے روکتے تھے۔ جو کچھ وہ کر رہے ہیں اللہ سے گھیر لینے والا ہے جبکہ ان کے اعمال، شیطان انہیں زمینت دار دکھار ہاتھا اور کہہ رہا تھا کہ لوگوں میں سے کوئی بھی آج تم پر غالب نہیں آ سکتا۔ میں خود بھی تمہارا حمایتی ہوں لیکن جب دونوں جماعتیں نمودار ہوئیں تو اپنی ایڑیوں کے بل پچھے ہٹ گیا اور کہنے لگا کہ میں تو تم سے بری ہوں۔ میں وہ دیکھ رہا ہوں جو تم نہیں دیکھ رہے۔ میں اللہ سے ڈرتا ہوں اور اللہ سخت عذاب والا ہے۔“

ان آیات کی تفسیر میں مفسرین نے لکھا ہے کہ جنگ بدر کے موقع پر مشرکین جب مکہ سے روانہ ہوئے تو انہیں اپنے حریف قبیلے بنو بکر بن کنانہ سے اندیشہ تھا کہ وہ پچھے سے انہیں نقصان نہ پہنچائے، چنانچہ شیطان سراقوہ بن مالک کی صورت بنا کر آیا، جو بنو بکر بن کنانہ کے ایک سردار تھے، اور انہیں نہ صرف فتح و غلبہ کی بشارت دی بلکہ اپنی حمایت کا بھی پورا یقین دلایا۔ لیکن جب ملائکہ کی صورت میں امدادِ الہی اسے نظر آئی تو ایڑیوں کے بل بھاگ کھڑا ہوا۔<sup>(۲)</sup>

(۱) [بخاری (۴۸۰۰) کتاب التفسیر : باب قوله تعالى : حتى اذا فزع عن قلوبهم...]

(۲) [تفسیر احسن البیان (ص : ۴۹۴)]

معلوم ہوا کہ جنات انسانی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ اس کا ثبوت وہ روایت بھی ہے جس میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو صدقہ کی کھجوروں کی نگرانی کے لیے مقرر فرمایا تو شیطان ایک آدمی کی شکل بن کر آیا اور چوری کی کوشش کی مگر ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے اسے پکڑ لیا۔ پھر اس نے منت سماجت کی توانہوں نے اسے چھوڑ دیا۔<sup>(۱)</sup> ایک اور حدیث کے مطابق جنات سانپوں کی صورت بھی اختیار کر سکتے ہیں۔<sup>(۲)</sup>

(شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ) فرماتے ہیں کہ جنات انسانوں اور جانوروں کی شکل اختیار کر سکتے ہیں۔ لہذا وہ سانپ، بچھو وغیرہ اور اونٹ، گائے، بکری، گھوڑا، نچر، گدھا، پرندوں اور اولاد آدم کی صورت اختیار کرتے ہیں۔ جیسا کہ شیطان سراقتہ بن مالک کی صورت میں قریش کے پاس آیا تھا جب انہوں نے جنگ بدر کے لیے نکلنے کا ارادہ کیا تھا۔<sup>(۳)</sup>

(ابن حجر الهیشمی رحمۃ اللہ علیہ) جنات مختلف صورتیں اختیار کر لیتے ہیں اور گھروں کے سانپ بھی بعض اوقات جن ہی ہوتے ہیں۔<sup>(۴)</sup>

(علامہ عبید اللہ رحمانی مبارکبوری رحمۃ اللہ علیہ) جنات کا لے کتے کی بھی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔<sup>(۵)</sup>

### جنات نبی کریم ﷺ کی صورت اختیار نہیں کر سکتے

فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِيٌ﴾ ”یقیناً شیطان میری صورت اختیار نہیں کر سکتا۔“<sup>(۶)</sup>

### جنات علم غیب نہیں جانتے

کیونکہ غیب کا علم صرف اللہ کے پاس ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے کہ ﴿وَعِنَّدَهُ مَفْلَحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ﴾ [الانعام: ۵۹] ”اور غیب کی کنجیاں اسی کے پاس ہیں، انہیں صرف وہی جانتا ہے۔“ اور بطور خاص جنات کے پاس علم غیب نہ ہونے کی دلیل درج ذیل آیت ہے:

﴿فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا بَأَنَّ الْأَرْضَ تَأْكُلُ مِنْسَاتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ أَنَّ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهِمَّ﴾ [سبا: ۴] ”پھر جب ہم نے ان (سلیمان علیہ السلام) پر موت کا حکم بھیجا تو ان کی خبر جنات کو کسی نے نہ دی سوائے گھن کے کیڑے کے جوان کی لاثی کو کھا رہا تھا۔ پس جب (سلیمان علیہ السلام) گر پڑے اس وقت جنوں نے جان لیا کہ اگر وہ غیب دان ہوتے تو اس

(۱) [بخاری (۵۰۱۰) کتاب فضائل القرآن : باب فضل سورة البقرة]

(۲) [مسلم (۲۲۳۶) کتاب السلام : باب قتل الحيات وغيرها]

(۳) [مجموع الفتاوى لابن تیمیہ (۴۴/۱۹)] (۴) [الفتاوى الحدیثیة لابن حجر الهیشمی (ص: ۱۵)]

(۵) [مرعاة المفاتیح شرح مشکاة المصایح (۷۰۰/۳)] (۶) [بخاری (۶۹۹۴) مسلم (۲۲۶۶)]

ذلت کے عذاب میں مبتلانہ رہتے۔ اہل علم کا کہنا ہے کہ حضرت سلیمان ﷺ کے زمانے میں جنات کے بارے میں مشہور ہو گیا تھا کہ یہ غیب کی باتیں جانتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت سلیمان ﷺ کی موت کے ذریعے سے اس عقیدے کے فساد کو واضح کر دیا۔<sup>(۱)</sup>

### جنات موت کے وقت انسان کو خبطی بنا سکتے ہیں

یہی وجہ ہے کہ نبی ﷺ موت کے وقت شیطانی حملے سے ان الفاظ میں اللہ کی پناہ مانگا کرتے تھے:

﴿أَللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْهَمْدِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ التَّرَدِّي وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْغَرَقِ وَالْهَرَمِ وَأَعُوذُ بِكَ أَنْ يَتَخَبَّطَنِي الشَّيْطَانُ عِنْدَ الْمَوْتِ وَأَعُوذُ بِكَ أَنْ أَمُوتَ فِي سَبِيلِكَ مُذْبِرًا وَأَعُوذُ بِكَ أَنْ أَمُوتَ لَدِيْغًا﴾ ”اے اللہ! میں دیوار کے گرنے سے تیری پناہ پکڑتا ہوں، اور اونچی جگہ سے گرنے سے تیری پناہ پکڑتا ہوں اور ڈوبنے، جلنے اور بڑھاپ کی عمر سے تیری پناہ پکڑتا ہوں، اور اس بات سے تیری پناہ پکڑتا ہوں کہ موت کے وقت شیطان (مجھ پر حملہ آور ہواور) مجھے خبطی بنادے اور میں تیرے راستے میں پیٹھ پھیر کر بھاگتے ہوئے مرنے سے تیری پناہ پکڑتا ہوں اور اس بات سے بھی تیری پناہ پکڑتا ہوں کہ کسی زہریلے جانور کے ڈسنے کی وجہ سے مجھے موت آئے۔<sup>(۲)</sup>

### جنات کی خوراک

(1) ایک حدیث میں ہے کہ جنوں نے رسول اللہ ﷺ سے اپنی خوراک کے متعلق پوچھا تو آپ نے فرمایا ﴿لَكُمْ كُلُّ عَظِيمٍ ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ يَقَعُ فِي أَيْدِيهِكُمْ أَوْ فَمَا يَكُونُ لَحُمَّاً وَ كُلُّ بَعْرَةٍ عَلَفٌ لِدَوَائِكُمْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَلَا تَسْتَنْجُوا بِهِمَا فَإِنَّهُمَا طَعَامٌ لِخُوَانِكُمْ﴾ ”تمہاری خوراک ہر وہ ہڈی ہے جس پر اللہ کا نام لیا گیا ہو اور وہ تمہارے ہاتھ میں آتے ہی گوشت سے بھر پور ہو جائے گی اور تمہارے جانوروں کا چارہ مینگنیاں ہیں۔ پھر آپ ﷺ نے (صحابہ سے) فرمایا کہ تم ان دونوں اشیاء کے ساتھ استنجامت کرو کیونکہ یہ تمہارے (مسلمان جن) بھائیوں کی خوراک ہے۔<sup>(۳)</sup>

(2) ایک دوسری حدیث میں ہے کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ سے ہڈی اور گوبر سے استنجانہ کرنے کا سبب دریافت کیا تو آپ نے فرمایا ﴿هُمَا مِنْ طَعَامِ الْجِنِّ وَإِنَّهُ أَتَانِي وَفَدُّ جِنٌ نَصِيبِينَ - وَنِعْمُ الْجِنُّ - فَسَأَلُونِي الرِّزَادَ ، فَدَعَوْتُ اللَّهَ لَهُمْ أَنْ لَا يَمْرُوا بِعَظِيمٍ وَلَا بِرَوْثَةٍ إِلَّا وَجَدُوا عَلَيْهَا

(۱) [تفسیر احسن البیان (ص: ۱۲۰۲)]

(۲) [صحیح: صحیح ابو داود، ابو داود (۱۵۵۲) کتاب الصلاۃ: باب فی الاستعاذه، نسائی (۲۸۳۸)]

(۳) [مسلم (۴۵۰) کتاب الصلاۃ: باب الجھر بالقراءۃ فی الصبح والقراءۃ علی الجن]

طُعْمًا) ”وَهُنَوْنَ كَيْخُورَاكَ هِيْسٌ۔ مِيرے پاس نصیبین کے جنوں کا ایک و فد آیا تھا اور کیا ہی اچھے وہ جن تھے۔ تو انہوں نے مجھ سے تو شہ مانگا میں نے ان کے لیے اللہ سے یہ دعا کی کہ جب ہڈی یا گوبر پران کی نظر پڑے تو ان کے لیے اس چیز سے کھانا ملے۔“<sup>(۱)</sup>

(3) ہروہ نوالہ بھی جنات کی خوراک ہے جوز میں پر گرجائے اور اسے اٹھا کرنہ کھایا جائے۔ چنانچہ فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿إِذَا وَقَعَتْ لُقْمَةُ أَحَدِكُمْ فَلْيُمْطُ عَنْهَا الْأَذَى وَ لَا يَأْكُلُهَا وَ لَا يَدْعَهَا لِلشَّيْطَانِ﴾ ”جب تم میں سے کسی کا کوئی رقمہ زمین پر گرجائے تو اسے صاف کر کے کھالے اور اسے شیطان کے لیے نہ چھوڑے۔“<sup>(۲)</sup>

(4) ایک روایت میں جنات کے کھانے کا طریقہ بھی مذکور ہے، چنانچہ فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿لَا يَأْكُلُ أَحَدُكُمْ بِشَمَالِهِ وَ لَا يَشْرَبُ بِشَمَالِهِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بِشَمَالِهِ وَ يَشْرَبُ بِشَمَالِهِ﴾ ”تم میں سے کوئی بھی اپنے بائیں ہاتھ سے مت کھائے پئے کیونکہ شیطان اپنے بائیں ہاتھ سے کھاتا پیتا ہے۔“<sup>(۳)</sup>

(5) اگر کھانا کھاتے وقت اسم اللہ نہ پڑھی جائے تو جنات انسانوں کے کھانے میں بھی شریک ہو جاتے ہیں جیسا کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں نے نبی کریم ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا کہ جب آدمی اپنے گھر میں داخل ہوتا ہے اور داخل ہوتے وقت اللہ کا ذکر کرتا ہے (یعنی بِسْمِ اللَّهِ پڑھتا ہے) اور کھانے کے وقت بھی اللہ کا ذکر کرتا ہے تو شیطان (دوسرے اپنے ساتھیوں سے) کہتا ہے نہ تو (یہاں) تمہارے لیے رات کا قیام ہے اور نہ ہی رات کا کھانا۔ لیکن جب انسان گھر میں داخل ہوتے وقت اللہ کا نام نہیں لیتا تو شیطان کہتا ہے تم نے (یہاں) رات کا قیام پالیا اور جب انسان کھانے کے وقت اللہ کا نام نہیں لیتا تو شیطان کہتا ہے تم نے رات کا قیام اور رات کا کھانا (دونوں کو) پالیا۔<sup>(۴)</sup>

### جنات کے پسندیدہ مقامات اور رہائش گاہیں

اہل علم کا کہنا ہے کہ بالعموم جنات اپنی رہائش کے لیے اندھیری جگہوں، غیر آباد مکانوں، صحراؤں، جنگلوں، قبرستانوں، ویران وادیوں، سمندروں، کھیتوں، بلوں، درختوں، گھاٹیوں اور نجاست و گندگی کی جگہ کو، ہی پسند کرتے ہیں۔ البتہ کچھ اہل علم نے نیک اور بد جنات کی رہائش گاہوں میں فرق بتایا ہے۔ یعنی نیک جن عموماً مساجد اور بیت اللہ کے قریب رہنے کو ترجیح دیتے ہیں جبکہ بد اور کافروں فاوج رجن بیت الخلاء اور گندگی کے ڈھیروں میں رہنا پسند

(۱) [بخاری (۳۸۶۰) کتاب مناقب الانصار: باب ذکر الجن]

(۲) [مسلم (۲۰۳۴) ابو داود (۳۸۴۵) ترمذی (۱۸۰۳) مسند احمد (۲۹۰/۳) نسائی فی الکبری (۶۷۶۵)]

(۳) [صحیح: الصحیحة (۱۲۳۶) ترمذی (۱۷۹۹) ابن ماجہ (۳۲۶۶) ابو داود (۴۱۳۷)]

(۴) [مسلم (۲۰۱۸) کتاب الأشربة: باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما، ابو داود (۳۷۶۵) کتاب الأطعمة: باب التسمية على الطعام، ابن ماجہ (۳۸۸۷) احمد (۱۵۱۰)]

کرتے ہیں۔ اسی لیے ایک روایت میں ہے کہ

﴿إِنَّ هَذِهِ الْحُشُوشَ مُحْتَضَرَةٌ فَإِذَا أَتَى أَحَدُكُمُ الْخَلَاءَ فَلَيَقُولُ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَائِثِ﴾ ” بلاشبہ ان قضاۓ حاجت کے مقامات پر جنات موجود ہوتے ہیں لہذا جب تم میں سے کوئی بیت الخلاء میں آنے کارادہ کرے تو یوں کہے ” میں خبیث جنوں اور خبیث چڑیوں سے اللہ کی پناہ پکڑتا ہوں۔ ”<sup>(۱)</sup>

﴿الْحُشُوشَ مُحْتَضَرَةٌ﴾ کے متعلق امام ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہ رمطراز ہیں کہ (( آئی تَحْضُرُهَا الْجِنُّ وَالشَّيَاطِينُ )) یعنی ان مقامات پر جنات و شیاطین موجود ہوتے ہیں۔<sup>(۲)</sup>

﴿الْحُشُوشَ مُحْتَضَرَةٌ﴾ کے متعلق شیخ عبد المحسن العباد فرماتے ہیں کہ (( یَعْنِی أَنَّ الْكُنْفَ أَوْ أَمَاكِنَ قَضَاءِ الْحَاجَةِ تَحْضُرُهَا الشَّيَاطِينُ أَیْ شَيَاطِينُ الْجِنِّ )) یعنی بیت الخلاء یا قضاۓ حاجت کے مقامات پر شیاطین حاضر ہوتے ہیں یعنی جنوں میں سے جو شیاطین ہیں۔<sup>(۳)</sup> معلوم ہوا کہ گندگی کے مقامات پر جنوں کی وہ قسم رہتی ہے جو شیطان ہے یعنی جو بد اور فاجر ہیں۔

علاوہ ازیں جنات ایسی جگہوں پر بیٹھنا پسند کرتے ہیں جہاں دھوپ اور سایہ دونوں جسم پر پڑے۔ جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ ﴿أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَهَى أَنْ يُجْلِسَ بَيْنَ الضَّحَّ وَالظَّلَّ وَقَالَ مَجْلِسُ الشَّيْطَانِ﴾ ”نبی کریم ﷺ نے دھوپ اور چھاؤں کے درمیان میں بیٹھنے سے منع فرمایا ہے اور فرمایا ہے کہ یہ شیطان کے بیٹھنے کی جگہ ہے۔<sup>(۴)</sup> امام ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہ حدیث کے ان الفاظ (( بَيْنَ الضَّحَّ وَالظَّلَّ )) کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ”اس سے مراد یہ ہے کہ آدمی آدھا سورج (کی دھوپ) میں اور آدھا سامے میں ہو۔“<sup>(۵)</sup> لہذا بیک وقت دھوپ اور سامے میں بیٹھنے سے بچنا چاہیے کیونکہ یہ شیطان کے بیٹھنے کا مقام ہے۔

بازاروں میں بھی جنات کا اکثر بیسرا رہتا ہے کیونکہ یہی وہ مقامات ہیں جہاں پر جھوٹ، فریب، دھوکہ، سود خوری، حرام خوری، عورتوں کا بنا و سنتگھار کر کے بے حجاب گھومنا پھرنا اور گانے بجائے جیسے شیطانی کام عروج پر ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک صحابی کو یہ وصیت فرمائی تھی کہ ﴿ لَا تَكُونَنَّ إِنْ اسْتَطَعْتَ أَوَّلَ مَنْ يَدْخُلُ السُّوقَ وَلَا آخِرَ مَنْ يَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّهَا مَرْكَةُ الشَّيَاطِينِ ﴾ ” اگر تم ایسا کر سکو تو ضرور کرو کہ بازار میں داخل ہونے والے پہلے شخص اور بازار سے نکلنے والے آخری شخص مت بنو کیونکہ یہ شیاطین کا

(۱) [صحیح : السلسلہ الصحیحة (۱۰۷۰) مسند احمد (۳۶۹۱۴) ابن حبان (۱۲۶) طیالسی (۶۷۹)]

(۲) [النهاية في غريب الحديث (۹۸۸/۱)] (۳) [شرح سنن ابی داود (۷۱۱)]

(۴) [صحیح : صحيح الترغیب (۳۰۸۱) مسند احمد (۴۱۳۱۳) شیخ شعیب ارناؤوط نے بھی اس حدیث کو صحیح کہا

ہے۔ [الموسوعة الحدیثیة (۱۵۴۵۹)]

(۵) [النهاية في غريب الحديث (۱۶۳/۲)]

میدان جنگ ہے۔<sup>(۱)</sup> امام ابن جوزی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ بازار کو شیاطین کا میدان جنگ اس لیے کھا گیا ہے کیونکہ یہی وہ مقام ہے جہاں سے شیطان لوگوں کو مغلوب کرنے اور انہیں پھسانے کے لیے تیاری پکڑتے ہیں۔<sup>(۲)</sup> امام ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ شیاطین کے میدان جنگ سے مراد شیاطین کی وہ جگہ ہے جہاں وہ پناہ پکڑتے ہیں اور جہاں وہ کثرت سے موجود ہوتے ہیں کیونکہ بازار میں حرام امور، جھوٹ، سود اور غصب وغیرہ جیسے (شیطان کے پسندیدہ) کام انجام دیئے جاتے ہیں۔<sup>(۳)</sup>

بعض جنات ایسے بھی ہیں جو لوگوں کے گھروں میں رہائش اختیار کر لیتے ہیں جیسا کہ ایک روایت کے مطابق ایک نوجوان نے اپنے گھر میں ایک سانپ کو مارا، جو درحقیقت جن تھا، جو اب اس سانپ نے بھی اس نوجوان پر حملہ کر دیا، جس سے وہ نوجوان بھی ہلاک ہو گیا اور سانپ بھی مر گیا۔ جب رسول اللہ ﷺ کو اس واقعہ کی خبر ملی تو آپ نے فرمایا کہ ﴿إِنَّ بِالْمَدِينَةِ نَفَرًا مِّنَ الْجِنِّ أَسْلَمُوا فَمَنْ رَأَى شَيْئًا مِّنْ هَذِهِ الْعَوَامِرِ فَلْيُوْذِنْهُ ثَلَاثًا فَإِنْ بَدَا لَهُ بَعْدُ فَلْيُقْتَلُهُ فَإِنَّهُ شَيْطَانٌ﴾ ” بلاشبہ مدینہ میں جنات کا ایک گروہ اسلام قبول کر چکا ہے۔ پس جو بھی ان گھروں میں رہنے والے جنوں میں سے کسی کو پائے تو اسے تین دن تک (گھر چھوڑ کر چلے جانے) کی اطلاع دے، اگر وہ بعد میں بھی اسے نظر آئے تو اسے قتل کر دے کیونکہ وہ شیطان ہے۔<sup>(۴)</sup>

### جنات کے پھیلنے کے اوقات

ایک صحیح حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جب شام ہوتی ہے اور رات کا آغاز ہوتا ہے ﴿فَإِنَّ الشَّيَاطِينَ تَتَسْبِّرُ حِينَئِذٍ﴾ ”اس وقت شیطان پھیل جاتے ہیں، لہذا اس وقت اپنے بچوں کو گھروں میں روک لینا چاہیے اور بسم اللہ پڑھ کر گھروں کے دروازے بند کر دینے چاہیے کیونکہ شیطان بند دروازہ نہیں کھول سکتے۔<sup>(۵)</sup>

### جنات کی شادیاں ہوتی ہیں اور اولاد بھی

ارشاد پاری تعالیٰ ہے کہ

﴿كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ أَفَتَتَخْلُدُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوْ لِيَأَءِيَّهُ مِنْ دُوْنِي وَهُمْ لَكُمْ عَذُولُونَ﴾

[الکھف : ۵۰] ”(ابلیس) جنوں میں سے تھا، اس نے اپنے رب کے حکم کی نافرمانی کی، کیا پھر بھی تم مجھے چھوڑ کر اس کی اولاد کو اپنادوست بنار ہے ہو؟ حالانکہ وہ تم سب کا دشمن ہے۔“

(۱) [مسلم (۲۴۵۱) مسند بزار (۳۹۲۱) کنز العمال (۹۳۳۵)]

(۲) [کشف المشکل من حدیث الصحيحین (ص: ۱۰۵۳)]

(۳) [النهاية في غريب الحديث (۴۴۷/۳)]

(۴) [مسلم (۲۲۳۶) کتاب السلام: باب قتل الحیات وغیرها]

(۵) [بخاری (۳۲۰۴) کتاب بدء الخلق: باب صفة ابلیس، مسلم (۲۰۱۲)]

معلوم ہوا کہ شیطان کی اولاد ہے اور یہ بات محتاج بیان نہیں کہ اولاد بیوی سے ہی ہوتی ہے۔ امام شعیٰ فرماتے ہیں کہ ایک روز میں بیٹھا ہوا تھا کہ ایک آدمی نے آکر مجھ سے پوچھا، کیا ابليس کی بیوی ہے؟ تو میں نے یہ آیت تلاوت کی ”کیا پھر بھی تم مجھے چھوڑ کر اسے اور اس کی اولاد کو اپنا دوست بنارہے ہو؟“ اور کہا کہ تم ہیں علم ہے کہ اولاد صرف بیوی سے ہی ہوتی ہے، اس پر اس نے کہا جی ہاں۔ علاوہ ازیں قادہ فرمایا کرتے تھے کہ جنات میں بھی اسی طرح تو والد و تناصل کا سلسلہ جاری ہے جیسے اولادِ آدم میں ہے۔<sup>(۱)</sup>

جنات نہ اور مادہ ہوتے ہیں، اس کی دلیل وہ روایت ہے جس میں بیت الخلاء جاتے وقت یہ دعا پڑھنے کا ذکر ہے کہ ”اے اللہ! میں خبیث جنوں اور چڑیوں سے بچاؤ کے لیے تیری پناہ میں آتا ہوں۔“<sup>(۲)</sup>

### جنات کو جانور بھی دیکھ لیتے ہیں

فرمانِ نبوی ہے کہ ﴿إِذَا سَمِعْتُمْ صِيَاحَ الدَّيْكَةِ فَاسْأَلُوا اللَّهَ مِنْ فَضْلِهِ فَإِنَّهَا رَأَتْ مَلَكًا وَإِذَا سَمِعْتُمْ نَهِيقَ الْحِمَارِ فَتَعْوَذُوا بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ رَأَى شَيْطَانًا﴾ ”مرغ کی اذان سنو تو اللہ سے اس کے فضل کا سوال کرو کیونکہ وہ فرشتے کو دیکھتا ہے اور جب تم گدھے کی آواز سنو تو شیطان سے اللہ کی پناہ مانگو کیونکہ وہ شیطان کو دیکھتا ہے۔“<sup>(۳)</sup>

### اللہ کے کچھ نیک بندوں سے جنات ڈرتے ہیں

(1) رسول اللہ ﷺ نے حضرت عمر بن الخطابؓ سے فرمایا کہ ﴿وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مَا لَقِيَ الشَّيْطَانُ قَطُّ سَالِكَ فَجَأً إِلَّا سَلَكَ فَجَأً غَيْرَ فَجَأً﴾ ”اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! جب بھی شیطان تجھے کسی راستے سے آتا ہوادیکھتا ہے تو وہ راستہ چھوڑ کر دوسرا راستہ اختیار کر لیتا ہے۔“<sup>(۴)</sup>

(2) اور ایک دوسری حدیث میں یہ الفاظ ہیں کہ ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَيَخَافُ مِنْكَ يَا عُمَرُ﴾ ”اے عمر! شیطان تجھ سے ڈرتا ہے۔“<sup>(۵)</sup>

### قرآن کریم انسانوں کی طرح جنات کے لیے بھی معجزہ ہے

یعنی جنات بھی اس جیسی کتاب لانے سے قاصر ہیں۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

(۱) [دیکھئے: تفسیر ابن کثیر (۱۷۹/۱۵)]

(۲) [بخاری (۱۴۲) کتاب الوضوء: باب ما يقول عند الخلاء]

(۳) [بخاری (۳۲۰۲) کتاب بدء الخلق: باب خير مال المسلم غنم يتبع بها شعف الجبال]

(۴) [بخاری (۳۲۹۴) کتاب بدء الخلق: باب صفة ابليس و جنوده]

(۵) [صحیح: السلسلة الصحيحة (۳۶۹۰) ترمذی (۲۲۶۱) کتاب المناقب: باب فی مناقب عمر]

﴿ قُلْ لَّئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُونَ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَتَعْصِمُ ظَاهِيرًا ﴾ [الاسراء: ۸۸] <sup>(۸۸)</sup> ”کہہ دیجئے کہ اگر تمام انسان اور کل جنات مل کر اس قرآن کے مثل لانا چاہیں تو ان سب سے اس کے مثل لانا ناممکن ہے گوہ (آپس میں) ایک دوسرے کے مدگار بھی بن جائیں۔“

جنات میں انسانوں کی طرح مومن بھی ہوتے ہیں اور کافر بھی

ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿ وَآتَيْنَا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَ الْقِسْطُوْنَ ﴾ [الجن: ۱۴] ”(جنات نے کہا) ہاں ہم میں بعض تو مسلمان ہیں اور بعض ظالم ہیں۔“ امام بیضاوی رض فرماتے ہیں کہ ”ہم میں بعض مسلمان ہیں“ سے مراد ہے کہ وہ محمد ﷺ پر ایمان رکھتے ہیں اور ”بعض ظالم ہیں“ کے متعلق حضرت ابن عباس رض کا بیان ہے کہ یہ وہ ہیں جنہوں نے اللہ کے شریک بنار کھے ہیں۔<sup>(۱)</sup> (امام بیضاوی رض فرماتے ہیں کہ ”ظالم“ وہ ہیں جو حق کے راستے سے انحراف کرتے ہیں اور حق کا راستہ ایمان و اطاعت کا راستہ ہے۔<sup>(۲)</sup>

نیک جن دوسرے جنوں کو دین کی تبلیغ بھی کرتے ہیں

ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرَ إِنَّمَنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمَّا حَضَرُوا قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَّا قُضِيَ وَلَوْا إِلَىٰ قَوْمِهِمْ مُّنْذِرِينَ ﴾ <sup>(۲۹)</sup> [الاحقاف: ۳۲-۲۹] ”اور یاد کرو! جبکہ ہم نے جنوں کی ایک جماعت کو تیری طرف متوجہ کیا کہ وہ قرآن سنیں، پس جب (نبی کے) پاس پہنچ گئے تو (ایک دوسرے سے) کہنے لگے خاموش ہو جاؤ، پھر جب پڑھ کر ختم ہو گیا (یعنی آپ ﷺ نے اپنی تلاوت ختم کر لی) تو اپنی قوم کو خبردار کرنے کے لیے واپس لوٹ گئے۔ کہنے لگاے ہماری قوم! ہم نے یقیناً وہ کتاب سنی ہے جو موسیٰ (علیہ السلام) کے بعد نازل کی گئی ہے جو اپنے سے پہلی کتابوں کی تصدیق کرنے والی ہے جو سچے دین کی اور راہ راست کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ اے ہماری قوم! اللہ کے بلا نے والے کا کہا مانو، اس پر ایمان لا و تو اللہ تمہارے گناہ بخش دے گا اور تمہیں المناک عذاب سے پناہ دے گا۔ اور جو شخص اللہ کے بلا نے والے کا کہا نہ مانے گا پس وہ زمین میں کہیں (بھاگ کر اللہ کو) عاجز نہیں کر سکتا، نہ اللہ کے سوا اور کوئی اس کے مدگار ہوں گے، یہ لوگ کھلی گمراہی میں ہیں۔“

انسانوں کی طرح جنوں کے پیغمبر بھی محمد ﷺ میں ہیں

ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿تَبَرَّكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدٍ كَلِيلٍ كُوَنَ لِلْعَلِمِينَ نَذِيرًا﴾ [الفرقان : ۱] ”بہت بارکت ہے وہ اللہ تعالیٰ جس نے اپنے بندے پر فرقان اتنا راتا کہ وہ تمام جہان والوں کے لیے آگاہ کرنے والا بن جائے۔“ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہے کہ جہان والوں سے مراد جن و انس ہیں۔<sup>(۱)</sup>

(شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ) محمد ﷺ انسانوں اور جنوں کی طرف مبعوث کیے گئے تھے۔<sup>(۲)</sup>

(امام رازی رحمۃ اللہ علیہ) سورہ احقاف کی آیت نمبر ۳۱ کے متعلق فرماتے ہیں کہ یہ آیت ثبوت ہے کہ آپ ﷺ جیسے انسانوں کی طرف مبعوث تھے اسی طرح جنوں کی طرف بھی مبعوث تھے۔ مقاتل رحمۃ اللہ علیہ کا بیان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ سے پہلے کسی نبی کو بھی جن و انس کی طرف مبعوث نہیں فرمایا۔<sup>(۳)</sup>

(شیخ عبدالرحمٰن بن ناصر السعدی رحمۃ اللہ علیہ) سورہ جن کے متعلق فرماتے ہیں کہ اس میں بہت سے فوائد ہیں اور ایک فائدہ بھی ہے کہ رسول اللہ ﷺ انسانوں کی طرح جنات کے بھی پیغمبر ہیں۔<sup>(۴)</sup>

( سعودی مستقل فتویٰ کمیٹی) اللہ تعالیٰ نے محمد ﷺ کو جن و انس دونوں کی طرف مبعوث فرمایا ہے۔<sup>(۵)</sup>

کویت کی وزارت اوقایت کے شائع کردہ موسوعہ فقهیہ میں ہے کہ ”اس بات پر علماء کا اجماع ہے کہ اللہ تعالیٰ نے محمد ﷺ کو جن و انس کی طرف مبعوث فرمایا ہے۔“<sup>(۶)</sup>

### جنات کو بھی موت آتی ہے

بلاشبہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کائنات کی ہر چیز فنا ہونے والی ہے اور ہر جاندار نے موت کا ذائقہ چکھنا ہے۔ اس حوالے سے چند آیات حسب ذیل ہیں:

(۱) ﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَآيَةٌ لِّمَوْتٍ﴾ [آل عمران : ۱۸۵] ”ہر جان موت کو چکھنے والی ہے۔“

(۲) ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ﴾<sup>(۲۶)</sup> ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَلِ وَالْإِكْرَامِ﴾<sup>(۲۷)</sup> [الرحمن : ۲۶ - ۲۷] ”جو بھی زمین پر ہیں سب فنا ہونے والے ہیں۔ صرف عظمت و عزت والی تیرے رب کی ذات ہی باقی رہے گی۔“

علاوہ ازیں ایک حدیث سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ جنوں کو موت آتی ہے، چنانچہ نبی کریم ﷺ کی ایک دعا کے الفاظ بھی تھے کہ ﴿اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِعِزَّتِكَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَالْجِنُّ وَالْإِنْسُ يَمُوتُونَ﴾ ”اے اللہ! میں تیری عزت کے ساتھ تیری پناہ مانگتا ہوں، تیرے سوا کوئی معبود نہیں، جسے موت نہیں آتی، جبکہ جنوں اور انسانوں کو موت آتی ہے۔“<sup>(۷)</sup>

(۱) [تفسیر بغوی (۶۹/۶)]

(۲) [مجموع الفتاویٰ لابن تیمیہ (۳۲۱۹)]

(۳) [تفسیر الرازی (۶۸/۱۴)]

(۴) [تيسیر الكریم الرحمن (۸۹۱۱)]

(۵) [فتاویٰ اللجنۃ الدائمة (۳۷۰۱۳)]

(۶) [الموسوعة الفقهية الكويتية (۹۳/۱۶)]

(۷) [بخاری (۷۳۸۳) کتاب التوحید: باب قول الله تعالیٰ ”وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ“، مسلم (۲۷۱۷)]

لے یہاں یہ یاد رہے کہ ابوالجن ”بلیس“، کو بہت سی حکمتوں کے تحت تاقیامت مہلت دی گئی ہے اس لیے اس کی زندگی قیامت تک ہے، قیامت سے پہلے اسے موت نہیں آئے گی۔

مومن جن جنت میں اور کافر جن جہنم میں جائیں گے

(1) ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿وَلَقَدْ ذَرَ أَنَا بِالْجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ﴾ [الاعراف: ۱۷۹] ”اور یقیناً ہم نے جنوں اور انسانوں میں سے بہت زیادہ تعداد کو جہنم کے لیے پیدا کیا ہے۔“

(2) ایک دوسرے مقام پر ارشاد ہے کہ

﴿فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرَّرُ وَارْشَدَ (۱۵) وَأَمَّا الْقِسْطُونَ فَكَانُوا بِالْجَهَنَّمَ حَطَبًا (۱۶)﴾ [الجن: ۱۴-۱۵] ”(جنت نے کہا ہم میں) جو فرمانبردار ہو گئے انہوں نے توارہ راست کا قصد کیا اور جو ظالم ہیں وہ جہنم کا ایندھن بن گئے۔“

اس سے معلوم ہوا کہ انسانوں کی طرح جنات بھی دوزخ اور جنت دونوں میں جانے والے ہوں گے، ان میں جو کافر ہوں گے وہ جہنم میں اور مسلمان جنت میں جائیں گے۔<sup>(۱)</sup> شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رض نے فرمایا ہے کہ اہل علم کا اس بات پر اجماع ہے کہ کافر جنوں کو جہنم میں پھینک دیا جائے گا اور جمہور اہل علم یہ کہتے ہیں کہ مسلمان جن جنت میں داخل ہوں گے۔<sup>(۲)</sup>

( سعودی مستقل فتویٰ کمیٹی ) جنات اللہ کی ایک مخلوق ہیں، کتاب و سنت میں ان کا ذکر ہوا ہے اور وہ بھی مکلف ہیں۔ ان کے مومن جنت میں اور ان کے کافر جہنم میں جائیں گے۔<sup>(۳)</sup>

لے یہاں کسی کے ذہن میں اگر یہ اشکال پیدا ہو کہ جنات تو خود آگ سے پیدا ہوئے ہیں پھر انہیں آگ کا عذاب کیسے ہوگا؟ تو اس کے بہت سے جوابات ہیں جن میں سے زیادہ مناسب اور مختصر جواب یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں خود یہ ذکر فرمایا ہے کہ سرکش جنوں کو آتشِ جہنم میں عذاب دیا جائے گا تو اس پر ہمارا کامل ایمان ہونا چاہیے کہ انہیں عذاب ہوگا، البتہ اس عذاب کی صورت و کیفیت اور حقیقت کیا ہے اس کا علم اللہ تعالیٰ نے ہم سے مخفی رکھا ہے اس لیے ہمیں بھی اس سلسلے میں خاموشی ہی اختیار کرنی چاہیے۔

### جنات کی آئیب زدگی اور اس کے اباب

#### جنات کا انسانوں کو تکلیف پہنچانا

اگرچہ جن اور انسان دو الگ مخلوقات ہیں۔ دونوں کی رہائش، خوراک اور دیگر ضروریات ایک دوسرے

(۱) تفسیر احسن البیان (ص: ۱۶۴۰) (۲) [مجموع الفتاویٰ لابن تیمیہ (۳۸۱۹)]

(۳) [فتاویٰ اللہجۃ الدائمة للبحوث العلمیة والافتاء (۲۸۲۱)]

سے یکسر مختلف ہیں اور دونوں کو اپنے تمام معاملات میں ایک دوسرے کی کوئی ضرورت نہیں لیکن پھر بھی بعض اوقات انسانوں کی طرف سے جنوں کو کوئی تکلیف پہنچ جاتی ہے اور ایسا اکثر علمی میں ہوتا ہے کیونکہ جنات انسانوں کو دکھائی نہیں دیتے۔ جبکہ بعض اوقات جنات بھی انسانوں کو تکلیف پہنچاتے ہیں لیکن وہ ایسا شعوری طور پر کرتے ہیں کیونکہ وہ انسانوں کو دیکھتے ہوئے ایسا کرتے ہیں۔

جنات کا انسانوں کو تکلیف پہنچانا شریعت مطہرہ سے بھی ثابت ہے جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ ایک نوجوان کے گھر میں سانپ گھس آیا اور پھر دونوں میں لڑائی ہوئی جس کے نتیجے میں دونوں ہی ہلاک ہو گئے۔ بعد ازاں نبی کریم ﷺ نے وضاحت فرمائی کہ وہ سانپ دراصل شیطان تھا۔<sup>(۱)</sup> اس کے مزید دلائل آگے آرہے ہیں۔ تاہم یہاں علامہ ابو بکر الجزاری کا بیان کردہ آنکھوں دیکھا واقعہ ذکر کر دینا مناسب ہے تاکہ جنات کی طرف سے انسانوں کو تکلیف پہنچانے کی مزید وضاحت ہو جائے۔ وہ بیان فرماتے ہیں کہ

”یہ میری اپنی عزیز بہن سعدیہ کا دردناک سانحہ ہے۔ بچپن میں اسالیہ کو میں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے اور تب سے دل پر اس صدمہ کا دامغ اٹھایا ہے۔ قصہ یوں ہے کہ ایک روز ہم چھوٹے چھوٹے بچے کھجور کی خشک لکڑیوں کا گٹھا بنا کر ایک رسی کی مدد سے مکان کی چھت پر اسے چڑھا رہے تھے۔ میری بہن سعدیہ جو عمر میں مجھ سے کچھ ہی بڑی تھی، چھت پر تھی اور اوپر سے رسی کھینچ کر لکڑیاں ایک طرف رکھتی جاتی تھی۔ اتفاق نے ایک مرتبہ جب سعدیہ نے رسی کھینچنے کی وجہ سے اس سے کھینچانہ جاسکا۔ چنانچہ رسی اس کے ہاتھ سے چھوٹ گئی اور گٹھا نیچے گر گیا۔ سوئے اتفاق کہ گٹھا جہاں گرا وہاں کوئی جن برا جمان تھا اور یہ گٹھا ٹھیک اس کے اوپر گرا۔ جس سے اس کو تکلیف ہوئی لیکن اس خبیث نے نادانتگی کی اس اذیت کا بدله اس طرح لینا شروع کیا کہ رات کو جب میری بہن محو خواب ہوتی تو یہ آکر اس کا نیند میں گلہ دباتا اور بے چاری بہن انتہائی کرب کے عالم میں ذبح کی گئی بکری کی طرح تڑپ اٹھتی اور زمین پر اپنی ایڑیاں رگڑتی اور جب تک اونھوں نہ ہو جاتی یہ ظالم جن اسے نہ چھوڑتا۔ ہفتہ میں کئی کئی دن اس طرح ہوتا۔ ایک دن بہن کی زبانی اس ملعون جن نے اس کا اظہار بھی کیا کہ فلاں فلاں دن کی اذیت کا وہ اس طرح بدله لے رہا ہے۔ ہماری بہن سعدیہ اس ایک روز کی معمولی خطا کی پاداش میں دس سال کے طویل عرصہ تک یہ کر بنا ک اذیت سہتی رہی اور ہفتہ عشرہ میں کئی کئی دن ایسا ہوتا کہ موت اس کے قریب آکر لوٹ جاتی۔ آخر ایک روز جن نے اس کا گلا اس زور سے دبایا کہ اس کا سانس اکھڑ گیا۔ اس نے آخری بارز میں پر اپنی ایڑیاں رگڑیں اور پھر اس کی روح قفسِ عصری سے پرواز کر گئی۔ اللہ تعالیٰ بال بال اس کی مغفرت فرمائے اور اپنی رحمت کے سائے میں اسے جگہ دے۔ آمین۔“

(۱) [مسلم (۲۲۳۶) کتاب السلام : باب قتل الحیات وغیرها]

یہ واقعہ نقل کرنے کے بعد علامہ ابو بکر الجزاری خود فرماتے ہیں کہ ”یہ کوئی افسانہ نہیں بلکہ ہمارے اپنے سروں پر پڑی ہوئی افتاد ہے۔ اس کی صداقت کی اس سے بڑی نشانی اور کیا ہوگی کہ ہماری ان آنکھوں نے اسے ہوتا ہوا دیکھا ہے۔“<sup>(۱)</sup> معلوم ہوا کہ جنات انسانوں کو تکلیف پہنچاتے ہیں اور یہ بات شرعی دلائل کے علاوہ اہل علم کے مشاہدات و واقعات سے بھی ثابت ہے۔ یہ جنات انسانوں کو کن کن طریقوں سے تکلیف پہنچاتے ہیں، اس کا بیان آئندہ سطور میں ملاحظہ فرمائیے۔

### جنات کے تکلیف پہنچانے کے طریقے

جنات انسانوں کو دو طرح سے تکلیف پہنچاتے ہیں۔ یا تو انسانی جسم میں داخل ہو جاتے ہیں اور اس پر کلی طور پر کنٹرول حاصل کر لیتے ہیں (اسی کو آسیب زدگی کہتے ہیں)، یا پھر انسانی جسم میں داخل ہوئے بغیر مختلف انداز سے تکلیف پہنچاتے ہیں اور تنگ کرتے ہیں۔ شیخ ابن عثیمین رحمۃ اللہ علیہ نے بھی یہی بات ذکر فرمائی ہے کہ جنات انسان پر یا تو اس طرح اثر انداز ہوتے ہیں کہ جسم انسانی میں داخل ہو کر اسے آسیب زدہ بنادیتے ہیں یا پھر اسے دورے ڈال کر یا خوف و وحشت میں بٹلا کر کے (غرض مختلف طریقوں سے) تکلیف پہنچاتے رہتے ہیں۔<sup>(۲)</sup> ان دونوں طریقوں کی کچھ تفصیل حسب ذیل ہے۔

### چھٹے بغیر انسانوں کو تنگ کرنا

یعنی اس صورت میں جنات انسانی جسم میں داخل تو نہیں ہوتے لیکن مختلف طریقوں سے انسانوں کو تکلیف پہنچانے کی کوشش کرتے ہیں جیسے کسی کا گلہ دبادینا، کھانے میں غلاظت ڈال دینا، چوٹی سے ہندڑیا گردینا، میاں بیوی میں شکوک و شبہات پیدا کر کے ان کی لڑائی کر دینا، گھر کی کوئی قیمتی چیز غائب کر دینا اور بے خوابی کی کیفیت پیدا کر دینا وغیرہ۔ مزید جنات کے شگ کرنے کے چند مخصوص طریقے حسب ذیل ہیں:

### ○ ڈراؤنے خواب دلانا:

جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿الرُّؤْيَا ثَلَاثٌ : مِنْهَا أَهَا وِيلٌ مِنَ الشَّيْطَانِ لِيُحُرِّزَ بِهَا ابْنَ آدَمَ ...﴾ ”خواب تین طرح کے ہوتے ہیں۔ ان میں ایک قسم وہ ہے جو شیطان کی طرف سے ہونا کیوں پر مشتمل ہوتی ہے تاکہ وہ اس کے ذریعے اولاد آدم کو غمگین کرے۔“<sup>(۳)</sup> ایک دوسری روایت میں خواب کی ایک قسم یہ بھی مذکور ہے ﴿وَتَخْوِيفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ﴾ ”اوْ تَخْوِيف (ڈرانا) شیطان کی طرف سے ہوتا ہے۔“<sup>(۴)</sup> امام مناوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس سے مراد یہ ہے کہ انسان کو ایسے خواب آئیں جو

(۱) [عقيدة المؤمن (ص: ۲۲۹-۲۳۰)] (۲) [مجموع الفتاوى لابن عثيمين (۱۵۷۱)]

(۳) [صحیح البخاری (۱۸۷۰) ابن ماجہ (۳۹۰۷)] (۴) [صحیح البخاری (۱۳۴۱) ابن ماجہ (۳۹۰۶)]

اسے غم زده اور پریشان کر دیں۔<sup>(۱)</sup>

### ○ نومولود کو اذیت دینا:

فرمان نبوی ہے کہ ﴿مَا مِنْ بَنْيٰ آدَمَ مَوْلُودٌ إِلَّا يَمْسُهُ الشَّيْطَانُ حِينَ يُولَدُ فَيَسْتَهِلُ صَارِخًا مِنْ مَسَّ الشَّيْطَانِ﴾ ”هر ایک بنی آدم جب پیدا ہوتا ہے تو پیدائش کے وقت شیطان اسے چھوتا ہے اور بچہ شیطان کے چھونے کی وجہ سے زور سے چختا ہے۔“<sup>(۲)</sup>

### ○ استحاضہ کی بیماری میں مبتلا کر دینا:

جیسا کہ حضرت حمنہ بنت جحش رض کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے استحاضہ کے متعلق فرمایا کہ ﴿إِنَّمَا هِيَ رُكْضَةٌ مِنَ الشَّيْطَانِ﴾ ”یہ تو محض شیطان کا ایک چوکہ ہے۔“<sup>(۳)</sup> استحاضہ اس خون کو کہتے ہیں جو ایام ماہواری کے علاوہ کسی رگ کے پھٹ جانے کی وجہ سے عورت کی شرمگاہ سے خارج ہوتا ہے۔

### ○ طاعون میں مبتلا کرنا:

فرمان نبوی ہے کہ ﴿الْطَّاعُونُ وَخُرُّ أَعْدَاءِكُمْ مِنَ الْجِنِّ وَهُوَ لَكُمْ شَهَادَةٌ﴾ ”طاعون کی بیماری جنوں میں سے تمہارے وشمنوں کے نیزے کا ذخم ہے اور یہ تمہارے لیے شہادت ہے۔“<sup>(۴)</sup>

### ○ مختلف امراض میں مبتلا کرنا:

جیسا کہ قرآن کریم میں حضرت ایوب علیہ السلام کی بیماری کی نسبت شیطان کی طرف کی گئی ہے۔ چنانچہ سورہ ص میں ہے کہ ایوب علیہ السلام نے اپنے رب کو پکارا اور کہا ﴿أَنِّي مَسَّنِي الشَّيْطَانُ بِنُصُبٍ وَعَذَابٍ﴾ [ص: ۴۱] ”مجھے شیطان نے رنج اور دکھ پہنچایا ہے۔“

واضح رہے کہ دراصل ہر بیماری اللہ کی طرف سے ہی ہوتی ہے لیکن شیطان بعض اوقات کسی بیماری میں مبتلا کرنے کا ذریعہ بن جاتا ہے مثلاً بعض اوقات شیطانی وسوسے کے باعث انسان کوئی ایسا کام کر بیٹھتا ہے جو اسے کسی بیماری میں مبتلا کر دیتا ہے وغیرہ وغیرہ۔

### ○ کچھ چراک دے جانا:

جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے انہیں صدقہ فطر کی حفاظت

(۱) [فیض القدیر (۶۰/۴)]

(۲) [بخاری (۳۴۳۱) کتاب احادیث الانبیاء: باب قول الله تعالى: واذكر في الكتاب مريم]

(۳) [حسن: صحيح ابو داود، ابو داود (۲۸۷) کتاب الطهارة: باب من قال إذا أقبلت الحيسنة تدع الصلاة، ترمذی (۱۲۸) ابن ماجہ (۶۲۷) حاکم (۱۷۲۱) دارقطنی (۲۱۴/۱) احمد (۴۳۹/۶)]

(۴) [صحیح: صحيح الجامع الصغیر (۳۹۵۱) الصحيحۃ (۱۹۲۸) طبرانی او سط (۵۶۶۱)]

کے لیے مقرر فرمایا تھا۔ شیطان وہاں سے روزانہ انواع چڑانے کی کوشش کرتا مگر ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے پکڑ لیتے۔ بالآخر شیطان آپ رضی اللہ عنہ کو ایک دعا سکھا گیا۔<sup>(۱)</sup>

### چمٹ کر انسانوں کو تنگ کرنا

جنت کی طرف سے انسانوں کو تکلیف پہنچانے کی یہ صورت ایسی ہے کہ اس میں انسان کا عقل و شعور، ہی باقی نہیں رہتا، وہ کیا کہہ رہا ہے اسے کچھ علم نہیں ہوتا، اس پر پاگل بن کی سی کیفیت طاری ہو جاتی ہے اور بعض اوقات تو اس کے لیے کھڑا ہونا بھی مشکل ہو جاتا ہے۔ اسے عربی میں مسْت یا الصرع کہا جاتا ہے۔ جس شخص پر یہ کیفیت طاری ہوتی ہے اسے الم Crosby کہا جاتا ہے۔ اردو میں اسے آسیب زدگی، جن زدگی یا جن کا چھٹنا کہتے ہیں۔ اس قسم کا جنتی دورہ دراصل مرگی کے دورے کے مشابہ ہوتا ہے۔ اسی لیے اس کے لیے (جنتی) مرگی کا لفظ بھی استعمال کیا جاتا ہے۔ جب مرگی کا دورہ پڑتا ہے تو انسان کے اعضائے رئیسه کام کرنا چھوڑ دیتے ہیں اور انسان پر دیوانگی کی کیفیت طاری ہو جاتی ہے۔<sup>(۲)</sup> مرگی کا دورہ مختلف طبی و جوہات کی بناء پر پڑتا ہے، لیکن ضروری نہیں کہ ہمیشہ ایسے دورے کے پیچھے طبی و جوہات ہی ہوں بلکہ بعض اوقات یہ دورہ جنتی اثرات کی وجہ سے بھی پڑتا ہے۔ انسانوں کو جن چمٹنے کے حوالے سے چند لائل حسب ذیل ہیں، ملاحظہ فرمائیے۔

### ○ قرآن کریم سے ثبوت:

ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿أَلَّذِينَ يَا كُلُونَ الرِّبُّو الْيَقُوْمُونَ إِلَّا كَمَا يَقُوْمُ الْذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطُونُ مِنَ الْمَيْسِ﴾ [البقرة: ۲۷۵] ”جو لوگ سود کھاتے ہیں وہ (روز قیامت) اس طرح کھڑے ہوں گے جیسے وہ کھڑا ہوتا ہے جسے شیطان نے چھوکر دیوانہ بنادیا ہو۔“

اس آیت میں جو یہ مذکور ہے کہ ”شیطان نے چھوکر دیوانہ بنادیا ہو“، اسی کا نام اردو میں آسیب زدگی یا جن کا چمٹنا ہے۔ چنانچہ امام ابن کثیر رضی اللہ عنہ اس آیت کی تفسیر میں رقمطراز ہیں کہ ”اس سے مراد یہ ہے کہ وہ (سودخور) قیامت کے روز قبروں سے اس طرح اٹھیں گے جیسا کہ آسیب زدہ حالت آسیب میں اٹھتا ہے کہ جن نے اسے لپٹ کر دیوانہ بنارکھا ہوتا ہے۔“<sup>(۳)</sup> امام بغوی رضی اللہ عنہ نے بھی ”شیطان کے چھوکر دیوانہ بنادینے“ کی تفسیر انہی الفاظ میں کی ہے کہ جیسے اسے جن چمٹا ہوا ہو۔<sup>(۴)</sup> امام قرطبی رضی اللہ عنہ رقمطراز ہیں کہ

((فِي هَذِهِ الْآيَةِ دَلِيلٌ عَلَى فَسَادِ إِنْكَارِ مَنْ أَنْكَرَ الصَّرْعَ مِنْ جِهَةِ الْجِنِّ وَزَعَمَ أَنَّهُ مِنْ

(۱) [بخاری (۲۳۱۱)، (۳۲۷۵)، (۵۰۱۰)] کتاب الوکالة: باب اذا وكل رجال فترك الوکيل شيئا]

(۲) [فتح الباری (۱۱۴۱۰)]

(۳) [تفسیر ابن کثیر (۷۰۸۱)]

(۴) [معالم التنزيل (۳۴۰۱)]

فِعْلُ الطَّبَائِعِ وَأَنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَسْلُكُ فِي الْإِنْسَانِ وَلَا يَكُونُ مِنْهُ مَسٌّ) ”یہ آیت ان لوگوں کے موقف کے غلط ہونے کا ثبوت ہے جو جنات کے ذریعے آئیب زدگی کو تعلیم نہیں کرتے اور نہ ہی یہ مانتے ہیں کہ شیطان انسان میں (داخل ہو کر خون کی طرح) گردش کرتا ہے اور وہ انسان کو چھٹ سکتا ہے، بلکہ وہ اس حالت کو محض ایک طبعی مرض قرار دیتے ہیں۔“<sup>(۱)</sup>

### ○ احادیث نبویہ سے ثبوت:

(۱) فرمان نبوی ہے کہ ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الْإِنْسَانِ مَجْرَى الدَّمِ﴾ ” بلاشبہ شیطان انسان میں خون کی طرح دوڑتا ہے۔“<sup>(۲)</sup>

امام سیوطی رضی اللہ عنہ نے نقل فرمایا ہے کہ قاضی عیاض رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس حدیث کا ایک تو ظاہری مفہوم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے شیطان کو اتنی قدرت و طاقت دے رکھی ہے کہ وہ انسان کے اندر خون کی طرح گردش کر سکتا ہے۔ لیکن اس کا ایک دوسرا مفہوم یہ ہے کہ یہ بات محض استعارة ذکر کی گئی ہے کیونکہ شیطان انسان کو بہت زیادہ بہکانے اور وساوس میں مبتلا کرنے کی کوشش کرتا رہتا ہے اور یوں وہ انسان سے اسی طرح جد نہیں ہوتا جیسے خون جد نہیں ہوتا (اسی لیے اس کے کثرت سے بہکانے کو خون کی گردش کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے)۔<sup>(۳)</sup>

واضح رہے کہ جنات کے انسانی جسم میں داخل ہونے اور خون کی طرح گردش کرنے کی مثال ایسے ہی ہے جیسے کوئی بھی چیز دوسری چیز میں جذب ہو کر اسی کا حصہ بن جائے مثلاً کرنٹ کا بھلی کی تاروں میں جذب ہونا، پانی کا کپڑے میں جذب ہونا، مقناطیس کا مقناطیس میں جذب ہونا، اسی طرح آج کل کمپیوٹر استعمال کرنے والے بخوبی جانتے ہیں کہ ایک وینڈو (Window) ایجاد کرنے کے بعد اگر اسے اپ گریڈ کیا جائے تو پہلی وینڈو دوسری وینڈو میں ہی جذب ہو جاتی ہے، دونوں کا الگ نہیں بلکہ ایک ہی وجود ہوتا ہے۔ یعنہ جن بھی انسانی جسم میں داخل ہو کر اس کا حصہ بن جاتا ہے۔ اہل علم کا کہنا ہے کہ جنات انسانی جسم میں داخل ہونے کے بعد بطور خاص دماغ کا رخ کرتے ہیں اور اکثر تو دماغ میں ہی رہتے ہیں کیونکہ دماغ پر کنٹرول کے بعد انسانی جسم کے کسی بھی عضو پر بآسانی کنٹرول حاصل کیا جاسکتا ہے۔

(۲) حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿إِذَا تَاءَ بَ أَحَدُكُمْ فَلَيُمْسِكْ بِيَدِهِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَدْخُلُ﴾ ”جب تم میں سے کوئی جماں لے تو اپنے ہاتھ سے اسے روکے کیونکہ شیطان (منہ

(۱) [الجامع لأحكام القرآن (۳۵۰/۳)]

(۲) [بخاری (۲۰۳۸) کتاب الاعتكاف: باب زیارت المرأة زوجها فی اعتكافه، ابو داود (۲۴۷۰)]

(۳) [حواشی علی صحيح مسلم (۱۹۳/۵)]

میں) داخل ہو جاتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ممکن ہے یہاں داخلے سے شیطان کا حقیقی طور پر داخل ہونا، یہ مراد لیا گیا ہو اور شیطان اگرچہ خون کی طرح انسانی جسم میں گردش کرتا ہے لیکن جب تک انسان اللہ کا ذکر کرتا رہتا ہے تو اس اسے انسان پر قدرت حاصل نہیں ہوتی لیکن (یہ بھی حقیقت ہے کہ) جب انسان جمائی لے رہا ہوتا ہے تو اس حالت میں وہ اللہ کا ذکر کرنے والا نہیں ہوتا تو شیطان اس پر قدرت حاصل کر لیتا ہے اور حقیقی طور پر اس میں داخل ہو جاتا ہے۔<sup>(۲)</sup> علامہ مناوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ شیطان کے داخل ہونے سے مراد یہ ہے کہ جب انسان جمائی لینے کے لیے منہ کھلاتا ہے تو شیطان اس کے پیٹ میں داخل ہو جاتا ہے۔<sup>(۳)</sup> شیخ عبد المحسن العباد فرماتے ہیں کہ یہ بات تو معلوم ہی ہے کہ شیطان ابن آدم (کے جسم) میں خون کی طرح گردش کرتا ہے الہذا (جب وہ جمائی لینے کے لیے منہ کھلاتا ہے اور اسے ہاتھ کے ساتھ نہیں روکتا) تو شیطان اس میں داخل ہو جاتا ہے۔<sup>(۴)</sup>

(3) عطاء بن ابی رباح رحمۃ اللہ علیہ کی روایت میں ہے کہ عہد رسالت میں ایک عورت کو مرگی کا دورہ پڑتا تھا۔ جب وہ نبی ﷺ کے پاس دعا کے لیے آئی تو آپ ﷺ نے اسے صبر کی تلقین کی۔ چنانچہ اس نے صبر کا ہی راستہ اپنا لیا جس کے بد لے میں اسے جنت کا وعدہ دیا گیا۔ البتہ اس نے یہ درخواست کی کہ جب مجھے دورہ پڑتا ہے تو میرے کپڑے اتر جاتے ہیں، آپ دعا کیجئے کہ میرے کپڑے نہ اتریں، چنانچہ آپ ﷺ نے یہ دعا فرمادی۔<sup>(۵)</sup>

حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ کی توضیح کے مطابق اس عورت کو دورہ پڑنے کا سبب جن کا حملہ تھا۔<sup>(۶)</sup> ایک دوسری روایت میں تو یہ وضاحت بھی موجود ہے کہ اس عورت نے جب دعا کی درخواست کی تو عرض کی «إِنِّي أَخَافُ الْخَيْثَ أَأْ يُجَرَّدَنِي» "مجھے اس خبیث (جن) سے خدا ہے کہ وہ مجھے برہنہ کر دے گا۔"<sup>(۷)</sup>

(4) حضرت عثمان بن ابی العاص رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ «لَمَّا اسْتَعْمَلْنَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الطَّائِفِ جَعَلَ يَعْرِضُ ... مَا أَحْسِبُهُ خَالَطِينِ بَعْدُ» "جب رسول اللہ ﷺ نے مجھے طائف کا گورنر کر کے بھیجا تو مجھے یوں لگتا کہ نماز میں کوئی چیز میرے سامنے آتی ہے جس کی وجہ سے مجھے یہ علم نہیں رہتا کہ میں نے نماز میں کیا پڑھا ہے؟ جب میں نے یہ چیز محسوس کی تو میں نے رسول اللہ ﷺ کی طرف رخت سفر باندھا۔ آپ ﷺ نے مجھے دیکھ کر کہا، یہ ابو العاص کا بیٹا ہے؟ میں نے عرض کیا، جی ہاں اے اللہ کے رسول! آپ ﷺ نے فرمایا، تجھے واپس کون سی چیز لائی ہے؟ میں نے کہا، اے اللہ کے رسول! نمازوں میں کوئی چیز میرے سامنے آ جاتی ہے اور

(۱) [مسلم (۲۹۹۵) کتاب الزهد] (۲) [فتح الباری (۶۱۲/۱۰)]

(۳) [فیض القدیر (۴۰۴/۱)] (۴) [شرح سنن ابی داود (۴۳۷/۲۸)]

(۵) [بخاری (۵۶۵۲) کتاب المرضی: باب فضل من يصرع من الريح، مسلم (۲۵۷۶) احمد (۳۲۴۰)]

(۶) [فتح الباری (۱۱۵/۱۰)] (۷) [مسند بزار (۵۰۷۳)]

مجھے یہ علم نہیں رہتا کہ میں کیا پڑھ رہا ہوں۔ آپ ﷺ نے فرمایا، یہ شیطان ہے، ذرا قریب آؤ۔ میں آپ کے قریب ہو کر اپنے بچوں کے بل بیٹھ گیا۔ آپ نے اپنے ہاتھ کے ساتھ میرے سینے پر ضرب لگائی اور (دم کر کے) میرے منہ پر تھوکا اور فرمایا ﴿أُخْرُجْ عَدُوَ اللَّهِ﴾ ”اے اللہ کے دشمن! نکل جا۔“ آپ نے تین بار ایسا کیا۔ پھر فرمایا کہ جاؤ اپنی ذمہ داری انجام دو۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ بعد میں مجھے یہ شکایت نہ رہی۔<sup>(۱)</sup>

(۵) حضرت یعلی بن مرہ رضی اللہ عنہ سے مروی روایت میں ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک عورت آئی، جس کے ساتھ اس کا کم سن بچہ بھی تھا، اس نے عرض کیا کہ میرے اس بچے پر سات سال سے بلاعنة حملہ کر رکھا ہے، وہ اسے روزانہ دو مرتبہ پکڑ لیتی ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، اس بچے کو میرے قریب کرو، اس نے بچہ قریب کیا تو ﴿فَتَقْلَلَ فِيْهِ وَقَالَ : أُخْرُجْ عَدُوَ اللَّهِ أَنَا رَسُولُ اللَّهِ﴾ ”آپ ﷺ نے (دم کر کے) اس کے منہ میں تھوکا اور فرمایا اللہ کے دشمن نکل جا، میں اللہ کا رسول ہوں۔“ پھر آپ ﷺ نے اس عورت کو کہا کہ جب ہم واپس لوٹیں گے تو ہمیں اس کے متعلق بتانا۔ چنانچہ جب رسول اللہ ﷺ واپس لوٹے تو بچے کے متعلق دریافت کیا۔ اس پر عورت نے کہا کہ اس ذات کی قسم جس نے آپ کو عزت بخشی ہے! جب سے آپ ہم سے جدا ہوئے ہیں تب سے اب تک ہم نے اس پر کوئی چیز محسوس نہیں کی۔<sup>(۲)</sup>

یہ تمام روایات اس بات کا ثبوت ہیں کہ جنات کا انسانی جسم میں داخل ہونا ایک حقیقت ہے۔ اور پھر نبی ﷺ کا علاج کر کے انہیں بھگانا بھی مسنون عمل ہے۔ مزید اس کی تائید کے لیے کبار اہل علم کی چند آراء اور اقوال حسب ذیل ہیں، ملاحظہ فرمائیے۔

## ○ اہل علم کے اقوال و مشاهدات سے ثبوت:

(عمرو بن عبید اللہ) جو شخص انسانی جسم میں جنوں کے داخل ہونے کا انکار کرتا ہے وہ دہریہ ہے۔<sup>(۳)</sup>

(ابن حزم رحمۃ اللہ علیہ) جب شیطان انسان کو چھوتا ہے تو اللہ کی طرف سے اس پر دیوالی مسلط ہو جاتی ہے۔<sup>(۴)</sup>

(امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ) امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ کے صاحبزادے عبد اللہ رحمۃ اللہ علیہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے اپنے والد محترم سے کہا کہ کچھ لوگ کہتے ہیں جن آسیب زدہ کے جسم میں داخل نہیں ہوتا۔ تو انہوں نے جواب دیا کہ ((یا بُنَىٰ يَكْذِبُونَ هَذَا يَتَكَلَّمُ عَلَى لِسَانِهِ)) ”اے میرے بیٹے وہ جھوٹ کہتے ہیں (درحقیقت) یہ جن ہی ہوتا

(۱) [صحیح: صحيح ابن ماجہ، ابن ماجہ (۳۵۴۸) جامع الاصول (۲۶۴/۶)]

(۲) [صحیح: السلسلة الصحيحة (۴۸۵) مسند احمد (۱۷۳۱) مستدرک حاکم (۶۱۷۱۲)] امام حاکم نے اسے صحیح کہا ہے اور امام ذہبی نے بھی ان کی موافقت کی ہے۔ امام منذری فرماتے ہیں کہ اس کی سند جید ہے۔ [الترغیب والترہیب (۱۵۸/۳)]

(۳) [کما فی أکام المرجان (ص: ۱۰۹)] (۴) [الفصل فی الملل والنحل (۱۴۱۵)]

ہے جو انسان کی زبان سے کلام کرتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

ابو الحسن علی بن احمد بن علی عسکری رض کے دادا کہتے ہیں کہ میں امام احمد بن خبل رض کی مسجد میں بیٹھا تھا۔ ان کے پاس متوكل (بادشاہ) نے اپنا ایک وزیر بھیجا کہ وہ آپ کو اطلاع دے کہ اس کی بیٹی کو جنات کا اثر ہے لہذا آپ اس کے لیے صحت کی دعا کریں۔ تو امام احمد بن خبل رض نے اس شخص کو اپنی لکڑی کی دو کھڑائیں (جو تیار) دیں اور فرمایا کہ انہیں لے جاؤ اور اس لڑکی کے سر کے پاس بیٹھو اور اس (جن) کو کہو کہ امام احمد فرم رہے ہیں تمہیں اس جن سے نکل جانا پسند ہے یا اس (احمد) سے ستر جوتے کھانا پسند ہے؟ تو وہ وزیر اس جن کے پاس گیا اور اس سے یہ پیغام سنایا تو اس جن نے اسے لڑکی کی زبان سے کہا کہ ہم سنیں گے اور اطاعت کریں گے، اگر امام احمد ہمیں عراق چھوڑ نے کا حکم دیں تو ہم عراق ہی چھوڑ دیں گے، وہ تو اللہ کے فرمانبردار بندے ہیں اور جو اللہ کی فرمانبرداری کرتا ہے ساری مخلوق اس کی فرمانبرداری کرتی ہے۔ پھر وہ اس لڑکی سے نکل گیا اور لڑکی تند رست ہو گئی اور اس سے اولاد بھی ہوئی۔

جب امام احمد رض کا انتقال ہوا تو وہ سرکش جن دوبارہ اس لڑکی کے پاس آگیا تو متوكل بادشاہ نے اپنے وزیر کو امام احمد رض کے شاگرد ابو بکر مروزی رض کے پاس بھیجا اور سارا واقعہ سنایا تو امام مروزی رض نے جو تالیا اور لڑکی کی طرف چل دیئے تو اس سرکش جن نے لڑکی کی زبانی کہا میں اس لڑکی سے نہیں نکلوں گا، میں تیری بات نہیں مانوں گا، امام احمد بن خبل رض تو اللہ تعالیٰ کے فرمانبردار تھے ہم نے تو ان کی فرمانبرداری کی وجہ سے ان کا حکم مانا تھا۔<sup>(۲)</sup>

(شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ) فرماتے ہیں کہ ((دُخُولُ الْجِنِّ فِيْ بَدَنِ الْإِنْسَانِ ثَابِتٌ بِالْتَّفَاقِ أَئِمَّةُ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ ... )) "ائمہ اہل السنہ والجماعہ کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جن کا انسانی جسم میں داخل ہونا ثابت ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ

**﴿أَلَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبْوَا لَا يَقُولُونَ إِلَّا كَمَا يَقُولُمُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَيْسِ﴾** [البقرة: ۲۷۵] "جو لوگ سود کھاتے ہیں وہ (روزِ قیامت) اس طرح کھڑے ہوں گے جیسے وہ کھڑا ہوتا ہے جسے شیطان نے چھو کر دیوانہ بنادیا ہو۔" اور صحیح بخاری میں نبی ﷺ کا یہ فرمان مذکور ہے کہ "شیطان انسانی جسم میں خون کی طرح گردش کرتا ہے۔"<sup>(۳)</sup>

(۱) [کما فی مجموع الفتاوی لابن تیمیہ (۲۷۷/۲۴)]

(۲) [لقط المرجان فی احکام الجان (اردو)، (ص: ۱۸۵-۱۸۶)]

(۳) [مجموع الفتاوی لابن تیمیہ (۲۷۷/۲۴)]

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ اپنے شیخ (ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ) کے متعلق بیان کرتے ہیں کہ میں نے اپنے شیخ کو دیکھا کہ وہ اپنا کوئی نمائندہ جن زدہ کے پاس بھیجتے جو اس میں موجود جن کو مخاطب کر کے کہتا کہ شیخ کا کہنا ہے کہ اس سے نکل جا، اس میں داخل ہو کر اسے تنگ کرنا تیرے لیے حلال نہیں۔ چنانچہ جن یہ پیغام سن کر ہی چلا جاتا اور مریض تدرست ہو جاتا۔ بعض اوقات شیخ جنات سے خود بھی مخاطب ہوتے تھے اور کبھی تو وہ جن ایسا شریر ہوتا کہ اسے مار پیٹ کر ہی نکلا جاتا، اس سے مریض تدرست ہو جاتا لیکن اسے مار پیٹ کا احساس بھی نہ ہوتا۔ ہم (تمام تلامذہ) اور دیگر بہت سے لوگوں نے شیخ رحمۃ اللہ علیہ کے ایسے کئی واقعات دیکھے ہیں۔ شیخ رحمۃ اللہ علیہ کے وقت مریض کے کان میں یہ آیت اکثر پڑھا کرتے تھے:

**﴿أَفَحَسِبُتُمْ أَنَّمَا أَخْلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ أَلَيْتُمْ لَا تُرْجَعُونَ﴾** [المومونون: ۱۱۵] "کیا تم نے یہ گمان کر لیا ہے کہ ہم نے تمہیں یونہی بے کار پیدا کیا ہے اور تم ہماری طرف لوٹائے نہیں جاؤ گے۔"

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ کا بیان ہے کہ ایک مرتبہ شیخ (ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ) نے مجھے بتایا کہ انہوں نے یہ آیت جن زدہ کے کان میں پڑھی تو جن نے بڑی اوپھی آواز میں جواب دیا کہ ہاں! ہم اللہ کی طرف لوٹائے جائیں گے۔ یہ سن کر شیخ نے چھڑی پکڑ کر اس کی گردان کی رگوں میں مارنا شروع کر دیا حتیٰ کہ مار مار کر شیخ کے ہاتھ تھک گئے اور لوگوں کو یہ خدشہ لاحق ہوا کہ کہیں اس قدر شدید مار سے مریض ہی ہلاک نہ ہو جائے۔ اس وقت جن بولا کہ میں اس سے محبت کرتا ہوں۔ شیخ نے کہا کہ وہ تو تجھ سے محبت نہیں کرتا۔ جن نے کہا میں اسے حج کرانا چاہتا ہوں۔ شیخ نے کہا یہ تمہارے ساتھ حج بھی نہیں کرنا چاہتا۔ تب جن نے کہا کہ میں آپ کی عزت و تکریم اور بزرگی کی وجہ سے اسے چھوڑ دیتا ہوں۔ شیخ نے کہا کہ نہیں بلکہ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے ہوئے اسے چھوڑ۔ جن نے یہ بات مان لی اور کہا کہ میں اسے چھوڑتا ہوں اور باہر نکل گیا۔ پھر وہ مریض اٹھ کر بیٹھ گیا اور دامیں باعثیں دیکھنے لگا اور لوگوں سے پوچھنا شروع کر دیا کہ مجھے کیا ہوا تھا، شیخ کو کیوں بلا یا گیا ہے؟ میں نے تو کوئی گناہ بھی نہیں کیا پھر شیخ مجھے کیوں مارنے لگے ہیں؟ حالانکہ اسے یہ علم ہی نہیں تھا کہ اسے تو مار پڑ چکی ہے۔

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے یہ بھی نقل فرمایا ہے کہ ہمارے شیخ آسیب زدگی کے علاج کے لیے آیت الکرسی کی تلاوت کیا کرتے تھے۔ آسیب زدہ اور اس کے معانج کو بکثرت یہ آیت پڑھنے کی تلقین کرتے تھے۔ اس آیت کے ساتھ مزید معوذتین (الفلق، الناس) سورتیں پڑھنے کا بھی حکم دیتے تھے۔ (۱)

(ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ) انہوں نے اپنی معروف کتاب "زاد المعااد" میں آسیب زدگی کے علاج کے عنوان سے ایک فصل قائم کی ہے اور پھر اس میں سنت نبوی، اطباء کی تحقیق اور حس و مشاہدہ سے استدلال کرتے ہوئے جنات کے

(۱) [الطب النبوی لابن القیم (ص: ۶۸-۶۹)]

انسانوں کو چمنے کے متعلق گفتگو کی ہے۔<sup>(۱)</sup>

(ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ) آسیب زده انسان میں جن کی موجودگی کے بہت زیادہ دلائل ہیں۔<sup>(۲)</sup>

(علامہ آلوی، امام قسطلانی رحمۃ اللہ علیہ) اسی کے قائل ہیں۔<sup>(۳)</sup>

(سابق مفتی اعظم سعودیہ، شیخ ابن باز رحمۃ اللہ علیہ) جنات کے انسانی جسم میں داخل ہونے کے متعلق اپنے ایک تفصیلی فتوے میں کتاب و سنت کے دلائل اور سلف صالحین کی آراء ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ ”جنات کے انسانی جسم میں داخل ہونے کے جواز کے متعلق پچھے ہم نے جو شرعی دلائل اور اہل السنہ والجماعہ کے اہل علم کا اجماع نقل فرمایا ہے اس سے قارئین کے سامنے یہ بات واضح ہو جائے گی کہ وہ لوگ غلطی پر ہیں جو اس چیز (یعنی جنات کے انسانی جسم میں داخل ہونے) کا انکار کرتے ہیں۔<sup>(۴)</sup>

(شیخ ابن عثیمین رحمۃ اللہ علیہ) کتاب و سنت کے دلائل سے یہ بات ثابت ہے کہ جنات انسانوں میں داخل ہو جاتے ہیں... اور اہل السنہ کا بھی یہی موقف ہے کہ جن آسیب زدہ کے بدن میں داخل ہو جاتا ہے۔<sup>(۵)</sup>

(شیخ صالح الفوزان) انسانی جسم میں جن کے داخلے کا انکار کرنے والا کافر تو نہیں ہوتا البتہ یہ اس کی غلطی ضرور ہے اور یہ ان تمام شرعی دلائل کو جھلانے کے متراوٹ ہے جن سے یہ بات ثابت ہوتی ہے۔<sup>(۶)</sup>

(شیخ وحید بن عبد السلام بالمی) اپنے تجربات و مشاهدات بیان کرتے ہوئے رقمطراز ہیں کہ ایک خاتون نے بتایا کہ اسے ٹانگ میں شدید درد محسوس ہوتا ہے، میں نے کہا شاید اسے کوئی جسمانی یا کاری ہوگی، لیکن چونکہ وہ بمشکل چل سکتی تھی، اس لیے میں نے اس پر دم کرنا شروع کیا۔ ابھی اس نے سورہ فاتحہ کو ہی سنا تھا کہ اس پر مرگ کا دورہ پڑ گیا اور اس کی زبان سے جن بولنے لگ گیا اور اس نے بتایا کہ وہی ہے جس نے اس کی ٹانگ پکڑ رکھی ہے۔ سو میں نے اسے نکل جانے کا حکم دیا، وہ نکل گیا تو عورت اپنے فطری انداز سے چلنے کے قابل ہو گئی۔ والحمد للہ رب العالمین۔

ایک دوسرا واقعہ یوں بیان کرتے ہیں کہ ایک نوجوان مرض کی حالت میں میرے پاس آیا، میں نے اس پر قرآن مجید کو پڑھا تو اس کی زبان پر جن بولنے لگ گیا اور اس نے بتایا کہ فلاں جادوگر نے اس نوجوان پر جادو کرنے کے لیے میری ڈیوٹی لگائی ہے اور اس پر جو جادو کیا گیا ہے وہ اس کے گھر کی دہنیز میں پڑا ہوا ہے۔ میں نے اس سے نکل جانے کا حکم دیا تو وہ نکل گیا، پھر اس کے گھروالے گھر میں گئے اور گھر کی دہنیز کو کھودا تو واقعتاً وہاں

(۱) [زاد المعاد (۱۷۷/۳ - ۱۸۱)] (۲) [بذل الطاعون فی فضل الطاعون (ص: ۸۳)]

(۳) [روح المعانی (۴۹/۳) المواهب اللدنیة بالمنج المحمدیة (۴۴۹ - ۴۴۸/۳)]

(۴) [مجموع الفتاوى لابن باز (۳۰۷/۳)] (۵) [فتاویٰ اسلامیہ (۶۳۹/۴)]

(۶) [المنتقى فی فتاوى الفوزان : المجلد الاول : الجن والصراع وعلاجه]

پر کچھ کاغذات ملے جن پر کچھ حروف لکھے ہوئے تھے۔ انہوں نے وہ کاغذات پانی میں بھگو دیئے، جس سے اس پر کیا گیا جادو ٹوٹ گیا۔<sup>(۱)</sup>

### آسیب زدگی کے چند اسباب

بالعموم جن وجوہات کی بنا پر انسان آسیب زدگی کا شکار ہوتا ہے، وہ یہ ہیں:

#### ○ ذاتی گناہوں کی شامت:

اہل علم کا کہنا ہے کہ بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ انسان اللہ کی اطاعت کے کاموں سے غفلت والا پرواہی اور شب و روز گناہوں کے ارتکاب کی وجہ سے آسیب زدگی کا شکار ہو جاتا ہے اور اس میں اللہ کی طرف سے سزا کا پہلو غالب ہوتا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِّنْ مُّصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبَتُ أَيْدِيْكُمْ﴾ [الشوری: ۳۰] "اور تمہیں جو بھی مصیبت پہنچتی ہے وہ اسی کا بدلہ ہے جو تمہارے ہاتھوں نے کمایا (یعنی جو تم نے بد اعمالیاں کیے)۔"

ایک دوسرے مقام پر ارشاد ہے کہ

﴿وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقَيْضُ لَهُ شَيْطَنًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ﴾ [الزخرف: ۳۶] "اور جو شخص رحمن کی یاد سے غفلت کرتا ہے، ہم اس پر ایک شیطان مقرر کر دیتے ہیں وہی اس کا ساتھی رہتا ہے۔"

(ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ) اکثر و بیشتر جنات ایسے لوگوں پر ہی غلبہ حاصل کرنے میں کامیاب ہوتے ہیں جن کی دین سے واقفیت کم ہوتی ہے اور جن کی زبانیں اور دل اللہ کی یاد، اللہ کی پناہ پکڑنے، نبوی اذکار و وظائف اور دیگر حفاظتی مذاہیر سے لاتعلق ہوتے ہیں۔ گویا خبیث جنات ایسے آدمی پر ہی حملہ آور ہوتے ہیں جو (مسنون اذکار و وظائف کو ترک کر کے) غیر مسلح ہو چکا ہوتا ہے۔ بالفاظ دیگر جن اوقات میں انسان ایسی حفاظتی مذاہیر سے ہی دامن ہوتا ہے انہی اوقات میں جنات اس پر غلبہ حاصل کر سکتے ہیں۔<sup>(۲)</sup>

#### ○ عشق و حوس:

یعنی بعض اوقات جنات انسانی عورتوں پر یا چڑیلیں انسانی مردوں پر عاشق ہو جاتی ہیں۔ اس لیے ان میں داخل ہو جاتی ہیں۔

#### ○ انتقامی جذبہ:

بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ لاعلمی میں انسانوں کے ہاتھوں جنات کو کوئی تکلیف پہنچ جاتی ہے اور پھر وہ

(۱) [جادو کا علاج، اردو ترجمہ "الصارم البتاری التصدی للسحرۃ الاشرار" (ص: ۱۲۷، ۱۲۹)]

(۲) [زاد المعاد لابن القیم (۶۹۱۴)]

اس کا بدلہ لینے کے لیے انسانوں کو چھٹ جاتے ہیں۔

### ○ بلا وجہ شرارت:

اور بعض اوقات جناتِ محض دل لگی اور شرارت کی غرض سے ہی انسانوں کو تنگ کرتے ہیں۔ درج بالاتینوں وجہات کے متعلق شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ

”انسانوں پر جنات کی آسیب زدگی بعض اوقات عشق اور نفسانی خواہشات کی وجہ سے ہوتی ہے۔ جس طرح انسانوں میں سے لوئی کسی دوسرے کا عاشق ہو جاتا ہے (اسی طرح جن بھی کسی مرد یا عورت کے عشق میں گرفتار ہو جاتا ہے) ... اکثر و بیشتر جنات کے چمنے کا سبب جنوں کا بدلہ لینے کا جذبہ بھی بنتا ہے۔ ایسا اس طرح ہوتا ہے کہ انہیں کسی انسان سے (علمی میں) تکلیف پہنچ جاتی ہے اور وہ سمجھتے ہیں کہ اس نے ایسا قصد اکیا ہے۔ مثلاً کوئی شخص کسی جن پر پیش اب کر دیتا ہے، یا اس پر گرم پانی ڈال دیتا ہے یا کسی کو قتل کر بیٹھتا ہے۔ حالانکہ انسان کو ان چیزوں کا علم بھی نہیں ہوتا لیکن چونکہ جنوں میں جہالت کے ساتھ ساتھ ظلم کی روشن بھی عام ہے اس لیے وہ اس انسان کو بہت سخت سزادی نا شروع کر دیتے ہیں۔ اور بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ جنوں کی طرف سے شرارت بلا وجہ ہوتی ہے جیسا کہ انسانوں میں بھی بعض بے وقوف لوگ بلا وجہ ہی دوسروں کو تکلیف پہنچاتے ہیں۔<sup>(۱)</sup>

### ○ جادو:

بعض اوقات آسیب زدگی کا سبب جادو بھی ہوتا ہے۔ یعنی جادوگر کسی کے کہنے پر اپنے جادوی عملیات کے ذریعے کسی خاص شخص کو تنگ کرنے کے لیے جن پہنچ دیتا ہے۔ وہ جن اس شخص میں داخل ہو جاتا ہے اور پھر گاہے گاہے اسے تنگ کرتا رہتا ہے، کبھی اس پر دیوانگی کی کیفیت پیدا کر کے اور کبھی اسے مختلف قسم کے دوروں میں بٹلا کر کے۔ یہ بات مختلف اہل علم کے تجربات سے ثابت ہو چکی ہے جیسا کہ پیچے بیان کیا گیا ہے کہ جب معانج جن کو حاضر کرتا ہے اور اس سے پوچھتا ہے کہ تجھے کس نے بھیجا ہے تو وہ کہتا ہے کہ مجھے فلاں جادوگر نے بھیجا ہے۔

### آسیب زدگی کے خاص حالات

اہل علم کا کہنا ہے کہ ہر وقت جن کو انسان پر غلبہ پانے یا اسے چمنے کی طاقت نہیں ہوتی بلکہ انسان خود بعض اوقات اپنی کمزوریوں کی وجہ سے ایسے حالات پیدا کرتا ہے کہ جن کو اس پر مسلط ہونے کا موقع مل جاتا ہے۔ ایسی چند انسانی کمزوریاں اور خاص حالات حسب ذیل ہیں:

### ○ سخت خوف کی حالت۔

### ○ انہائی خوشی کی حالت۔

(۱) [مجموع الفتاویٰ لابن تیمیہ (۳۹۱۹ - ۴۰)]

○ حرام طریقے سے شہوت رانی کی حالت۔ ○ عمدآیا لاشعوری طور پر جنات کو تکلیف پہنچانے کی حالت۔

### ایک ضروری وضاحت

کچھ لوگ یہ اعتراض اٹھاتے ہیں کہ اگر جن چمٹنے کی کوئی حقیقت ہے تو یہ کسی کافر کو کیوں نہیں چمٹتے، صرف مسلمانوں کو ہی کیوں چمٹتے ہیں؟ اہل علم اس کا جواب یوں دیتے ہیں کہ یہ سوال ہی بنیادی طور پر غلط ہے کیونکہ جنات کفار پر بھی مسلط ہوتے ہیں۔ بلکہ بعض آیات سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ جنات چمٹتے ہی کفار و مشرکین کو ہیں۔<sup>(۱)</sup> مزید برآں امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے بھی یہ بات ذکر فرمائی ہے کہ غیر مسلم اطباء بھی شریر جنات کی وجہ سے مرگی کا اعتراف کرتے ہیں۔<sup>(۲)</sup>

### جنات سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی تدابیر

#### ہمه وقت اللہ کے ذکر میں مشغول رہنے کی کوشش کرنا

یعنی زبان کو ہمیشہ اللہ کے ذکر سے ترکھنا۔ اٹھتے بیٹھتے، چلتے پھرتے، کھاتے پیتے الغرض ہر کام کرتے ہوئے مسنون اذکار و وظائف کو زبان پر جاری رکھنا جنات کے حملوں سے بچنے کا بہترین ذریعہ ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسَهُمْ طِيفٌ مِّنَ الشَّيْطَنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصَرُونَ﴾ [الاعراف: ۲۰]

[الاعراف: ۲۰] ”یقیناً جو لوگ پر ہیز گار ہیں جب ان کو کوئی شیطان کا خطرہ محسوس ہوتا ہے تو وہ ذکر میں لگ جاتے ہیں اور وہ فوراً سمجھ جاتے ہیں۔“

اس آیت کی تفسیر میں شیخ عبد الرحمن بن ناصر سعدی رحمۃ اللہ علیہ، رقم طراز ہیں کہ ”جب کوئی متقدی شخص شیطانی و سو سے کو محسوس کر لیتا ہے اور وہ کسی فعل و اجوب کو ترک کر کے یا کسی فعل حرام کا ارتکاب کر کے گناہ کر بیٹھتا ہے تو فوراً اسے تنبیہ ہو جاتی ہے، وہ غور کرتا ہے کہ شیطان کہاں سے حملہ آور ہوا ہے اور کون سے دروازے سے داخل ہوا ہے۔ وہ ان تمام لوازم ایمان کو یاد کرتا ہے جو اللہ تعالیٰ نے اس پر واجب قرار دیئے ہیں تو اسے بصیرت حاصل ہو جاتی ہے، وہ اللہ تعالیٰ سے استغفار کرتا ہے اور جو اس سے کوتا ہی واقع ہوئی ہے، تو بہ اور نیکیوں کی کثرت کے ذریعے سے اس کی تلافی کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ پس وہ شیطان کو ذلیل و رسوا کر کے دھنکار دیتا ہے اور شیطان نے اس سے جو کچھ حاصل کیا ہوتا ہے، اس پر پانی پھیردیتا ہے۔<sup>(۳)</sup>

نبی ﷺ کا بھی یہی معمول تھا کہ آپ ہمہ وقت ذکرِ الہی میں مشغول رہتے۔ چنانچہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا بیان

(۱) [النحل: ۱۰۰۔ إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَُّونَهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ]

(۲) [الطب النبوی لابن القیم (ص: ۱۹۱)]      (۳) [تفسیر السعدی (اردو) (۹۶۴/۱)]

ہے کہ ﴿كَانَ النَّبِيُّ يَذْكُرُ اللَّهَ عَلَى كُلِّ أَحْيَانِهِ﴾ ”نبی ﷺ ہر وقت اللہ کا ذکر کرتے رہتے تھے۔“<sup>(۱)</sup> علامہ عبدالرحمٰن مبارکپوری رحمۃ اللہ علیہ نقل فرماتے ہیں کہ ہر وقت ذکر کرنے سے مراد یہ ہے کہ آپ ﷺ باوضو، بےوضو، جنبی، کھڑے، بیٹھے، لیٹے اور چلتے ہوئے غرض ہر حالت میں ذکر میں مصروف رہتے۔<sup>(۲)</sup> اور امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ یہاں یہ بات ذہن نہیں ہونی چاہیے کہ قضاۓ حاجت کے لیے بیٹھے ہوئے یا ہم بستری کے دوران ذکر کرنا مکروہ ہے، لہذا اس حدیث کو ان کے علاوہ دیگر احوال پر معمول کیا جائے گا۔<sup>(۳)</sup> حافظ ابن رجب رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں یہ ثبوت موجود ہے کہ خواہ انسان بےوضو ہو یا حالتِ جنابت میں ذکر کر سکتا ہے۔<sup>(۴)</sup>

### جنت و شیاطین سے پناہ مانگتے رہنا

قرآن کریم میں شیاطین سے اللہ کی پناہ مانگنے کی ترغیب دلائی گئی ہے۔ بطورِ خاص اس وقت جب انسان کو شیطانی وسوسے یا جناتی حملے کا کوئی خطرہ محسوس ہو۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ

﴿وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَنِ نَزْعٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ﴾ [حمد السجدة: ۳۶] ”اور اگر شیطان کی طرف سے کوئی وسوسہ آئے تو اللہ کی پناہ طلب کرو۔“

ای طرح ایک اور آیت میں ہے کہ ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ﴾ [النحل: ۹۸] ”اور جب تم قرآن پڑھو تو شیطان مردود سے اللہ کی پناہ طلب کرو۔“

شیطان مردود سے پناہ مانگنے کے حوالے سے اللہ تعالیٰ نے خود قرآن کریم میں یہ کلمات سکھائے ہیں:

﴿رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمْزَتِ الشَّيْطَنِ﴾<sup>(۵)</sup> وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَمْحُضُ رُونِ<sup>(۶)</sup> [المومنون: ۹۷-۹۸] ”(اور یوں کہا کرو کہ) اے میرے پروردگار! میں شیطانوں کے وسوسوں سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ اور اے رب! میں تیری پناہ چاہتا ہوں کہ وہ میرے پاس آ جائیں۔“

اور کچھ کلمات ایسے ہیں جن کا مختلف احادیث میں ذکر ہے، ان کا مختصر بیان حسب ذیل ہے:

1- ﴿أَعُوذُ بِاللَّهِ السَّمِيعِ الْعَلِيمِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ مِنْ هَمْزَةٍ وَنَفْخَةٍ وَنَفْثَةٍ﴾ ”میں اللہ کی پناہ مانگتا ہوں شیطان مردود سے، اس کی پھونک، اس کے تھوک اور اس کے چوکے سے۔“<sup>(۷)</sup>

2- ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَةِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ وَهَامَةٍ وَمِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَامَةٍ﴾ ”الله تعالیٰ کے

(۱) مسلم (۳۷۳) کتاب الحیض: باب ذکر الله تعالیٰ فی حال الجنابة، بخاری تعلیقاً (۳۰۵۱)

(۲) [تحفة الاحوذی (۲۳۰۱۹)] [شرح مسلم للنووی (۶۸۱۴)]

(۴) [فتح الباری لابن رجب (۴۲۶/۱)]

(۵) [صحیح: صحیح ابو داؤد (۷۰۱) کتاب الصلاۃ: باب من رأی الاستفتاح بسبحانک اللہم، ابو داؤد

(۶) ترمذی (۷۷۵) ابن ماجہ (۸۰۴) مسند احمد (۵۰۱۳)

پورے کلموں کے ذریعے سے ہر شیطان اور زہر میلے ہلاک کرنے والے جانور سے اور ہر نظر لگانے والی آنکھ سے پناہ مانگتا ہوں۔<sup>(۱)</sup>

3- ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّةِ مِنْ غَضَبِهِ وَشَرِّ عِبَادِهِ وَمِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ وَأَنْ يَحْضُرُونِ﴾ "میں اللہ تعالیٰ کے کلماتِ تامہ کے ذریعے پناہ مانگتا ہوں، اس کے غضب سے، اس کے عذاب سے اور اس کے بندوں کے شر سے اور شیطانوں کے وسو سے سے اور ان کے میرے پاس حاضر ہونے سے۔"<sup>(۲)</sup>

4- ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ الَّتِي لَا يُجَاهِدُهُنَّ بِرْ وَلَا فَاجِرٌ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ وَذَرَ أَوْبَرَأَ وَمِنْ شَرِّ مَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمِنْ شَرِّ مَا يَعْرُجُ فِيهَا وَمِنْ شَرِّ مَا ذَرَ أَفِي الْأَرْضِ وَمِنْ شَرِّ مَا يَخْرُجُ وَمِنْ شَرِّ فِتَنِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمِنْ شَرِّ كُلِّ ظَارِقٍ إِلَّا طَارِقًا يَنْطِرُقُ بِخَيْرٍ يَأْرَجْهُنْ﴾ "میں اللہ تعالیٰ کے ان مکمل کلمات کی پناہ میں آتا ہوں جن سے نہ تو کوئی نیک تجاوز کر سکتا ہے اور نہ ہی کوئی بد اس چیز کے شر سے جسے اس نے پیدا کیا، پھیلایا اور جسم دیا، اور اس چیز کے شر سے جو آسمان سے اترتی ہے، اور اس چیز کے شر سے جو اس میں چڑھتی ہے، اور اس چیز کے شر سے جسے اس نے زمین میں پھیلایا، اور اس چیز کے شر سے جو اس سے نکلتی ہے، اور رات اور دن کے فتنوں کے شر سے، اور رات کے وقت ہر آنے والے کے شر سے، سوائے اس کے جو خیر لے کر آئے اے انتہائی مہربان!۔"<sup>(۳)</sup>

درج بالامسنون کلمات یاد کرنے اور انہیں اکثر اوقات پڑھنے کی کوشش کرنی چاہیے۔ اگر یہ کلمات یاد نہ ہو سکیں تو کم از کم یہ سادہ الفاظ ہی پڑھ لینے چاہیں ﴿أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ﴾ "میں شیطان مردود سے اللہ کی پناہ طلب کرتا ہوں۔"

جیسا کہ حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نماز کے لیے کھڑے ہوئے۔ ہم نے آپ سے سنا آپ فرماتے تھے کہ ﴿أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْكَ الْعَنْكَ بِلَعْنَةِ اللَّهِ﴾ "میں تجھ سے اللہ کی پناہ مانگتا ہوں، میں تجھ پر اللہ کی لعنت کرتا ہوں"۔ پھر آپ نے اپنا ہاتھ پھیلایا گویا کہ آپ کسی چیز کو پکڑ رہے ہیں۔ جب آپ نماز سے فارغ ہوئے تو ہم نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول! ہم نے آپ سے سنا کہ آپ نے نماز ادا کرتے ہوئے کچھ کہا ہے، اس سے پہلے ہم نے اس قسم کی بات آپ سے نہیں سن تھی اور ہم نے آپ کو دیکھا تھا کہ آپ نے اپنا ہاتھ پھیلایا۔ آپ نے جواب دیا، اللہ کا وشم انہیں آگ کا شعلہ لے کر آیا تاکہ اس کو میرے چہرے پر پھینکے۔ میں نے

(۱) [بخاری (۳۳۷۱) کتاب أحاديث الأنبياء : باب 'ابو داود (۴۷۳۷) ترمذی (۶۰۶۰)]

(۲) [حسن : صحيح ابو داود (۳۲۹۴) کتاب الطب : باب کیف الرفقی 'ابو داود (۳۸۹۳) ترمذی (۳۵۲۸)]

(۳) [حسن : صحيح الترغیب والترہیب (۱۶۰۲) الصحیحة (۸۴۰) صحيح الجامع الصغیر (۷۴) مسند احمد (۱۹۱۳) ابن السنی (۶۳۷) مجمع الرواید (۱۲۷/۱۰)]

تین بار کہا کہ میں تجھ سے اللہ کی پناہ مانگتا ہوں۔ پھر میں نے کہا میں تجھ پر اللہ کی نہ ختم ہونے والی لعنت کرتا ہوں، لیکن ابلیس تین بار لعنت سمجھنے کے باوجود پیچھے نہ ہوا۔ پھر میں نے ارادہ کیا کہ اس کو پکڑوں۔ اللہ کی قسم! اگر ہمارے بھائی سلیمان ﷺ کی دعا (کہ اے میرے رب مجھے ایسی بادشاہت عطا فرماجو میرے بعد کسی کے لائق نہ ہو) نہ ہوتی تو شیطان صحیح بندھا ہوا ملتا اور اہل مدینہ کے بچے اس سے کھیلتے۔ (۱)

### سورہ بقرہ کی تلاوت کرتے رہنا

سورہ بقرہ قرآن کی سب سے بڑی سورت ہے اور سورہ فاتحہ کے بعد پہلی سورت ہے۔ احادیث میں اس کی بہت فضیلت بیان ہوئی ہے اور بعض احادیث میں یہ بھی مذکور ہے کہ گھروں میں اس سورت کی تلاوت سے شیطان بھاگ جاتا ہے۔ جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ

﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنْفِرُ مِنَ الْبَيْتِ الَّذِي تُقْرَأُ فِيهِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ﴾ ”جس گھر میں سورہ بقرہ کی تلاوت کی جاتی ہے شیطان اس گھر سے بھاگ جاتا ہے۔“ (۲)

ایک دوسری روایت میں بھی اس طرح کی فضیلت بیان ہوئی ہے اور مزید اس میں اس سورت کے پڑھنے کا حکم بھی موجود ہے جیسا کہ فرمان نبوی ہے کہ ﴿إِقْرَءُ وَا سُورَةَ الْبَقَرَةِ فِي بُؤْتُكُمْ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَدْخُلُ بَيْتًا يُقْرَأُ فِيهِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ﴾ ”اپنے گھروں میں سورہ بقرہ کی تلاوت کیا کرو کیونکہ شیطان اس گھر میں داخل نہیں ہو سکتا جس میں سورہ بقرہ کی تلاوت کی جاتی ہے۔“ (۳)

ایک اور حدیث میں ہے کہ ”سورہ بقرہ پڑھا کرو کیونکہ اس کا لینا باعث برکت اور اس کا چھوڑنا باعث حرمت ہے اور باطل والے (یعنی جادوگر اور کاہن قسم کے لوگ) اس (کے توڑے) کی طاقت نہیں رکھتے۔“ (۴)

معلوم ہوا کہ سورہ بقرہ کی تلاوت جنات و شیاطین سے بچاؤ کی ایک اہم تدبیر ہے لہذا گھروں میں اس کی تلاوت کو معمول بنانا چاہیے اور اگر کمل نہ پڑھی جاسکے تو اس کا کچھ نہ کچھ حصہ ضرور روزانہ تلاوت کرتے رہنا چاہیے۔

### سورہ بقرہ کی آخری دو آیات پڑھتے رہنا

رات کے وقت سورہ بقرہ کی آخری دو آیات کی تلاوت کرنے سے بھی انسان جنات و شیاطین کے حملوں سے محفوظ رہتا ہے۔ کیونکہ فرمان نبوی ہے کہ ”جو شخص رات کے وقت سورہ بقرہ کی آخری دو آیات تلاوت کرے گا

(۱) [مسلم (۵۴۲) کتاب المساجد و مواضع الصلاة : باب جواز لعن الشیطان فی اثناء الصلاة]

(۲) [مسلم (۷۸۰) کتاب صلاة المسافرين وقصرها : باب استحباب صلاة النافلة في بيته ، ترمذی (۲۸۷۷)]

(۳) [حسن : السلسلة الصحيحة (۱۵۲۱) صحيح الجامع الصغير (۱۱۷۰) مستدرک حاکم (۵۶۱۱)]

(۴) [صحيح : صحيح الترغیب (۱۴۶۰) السلسلة الصحيحة (۳۹۹۲) مسند احمد (۲۴۹۱۵) دارمی

(۳۲۴۱۲) شیخ شعیب ارناؤوط نے بھی اس حدیث کو صحیح کہا ہے۔ [الموسوعة الحدیثیة (۲۲۲۰۰)]

تو یہ اسے (ہر قسم کے نقصان، جنات، شیاطین اور جادو وغیرہ سے بچاؤ کے لیے) کافی ہو جائیں گی۔<sup>(۱)</sup> علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ”کافی ہو جائیں گی“ کا ایک مفہوم تو یہ بیان کیا گیا ہے کہ یہ آیتیں قیام اللہ سے کفایت کر جائیں گی، دوسرا مفہوم یہ بیان کیا گیا ہے کہ شیطان سے بچاؤ کے لیے کافی ہو جائیں گی اور تیسرا مفہوم یہ بیان کیا گیا ہے کہ ہر قسم کی آفت و مصیبت سے بچاؤ کے لیے کافی ہو جائیں گی اور یہ بھی احتمال ہے کہ یہ تمام مفہوم، ہی مراد ہوں۔<sup>(۲)</sup>

ایک دوسری روایت میں حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ كِتَابًا قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْفَيْنِ عَامَ اَنْزَلَ مِنْهُ آيَتَيْنِ خُتِمَ بِهِمَا سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَلَا يُقْرَآنَ فِيْ دَارِ ثَلَاثَ لِيَالٍ فَيَقْرَبُهَا شَيْطَانٌ﴾ ”بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے زمین و آسمان کی تخلیق سے دو ہزار سال پہلے ایک کتاب تحریر فرمائی، اس میں سے دو آیتیں نازل فرمائیں جن کے ساتھ سورہ بقرہ کو ختم کیا گیا ہے اور جس گھر میں بھی تین رات ان دونوں آیتوں کی تلاوت کی جائے گی شیطان اس کے قریب بھی نہیں آئے گا۔<sup>(۳)</sup> یہ دونوں آیات بمعہ ترجمہ چیچھے ”جادو سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی مذاہیر“ کے عنوان کے تحت ذکر کی جا چکی ہیں، ملاحظہ فرمائیے۔

### روزانہ سوتے وقت آیت الکرسی پڑھنا

آیت الکرسی قرآن کریم کی ایک عظیم آیت ہے جو سورہ بقرہ میں اور تیسرا پارے کی ابتداء میں واقع ہے۔ احادیث میں اس کی بہت فضیلت بیان ہوئی ہے حتیٰ کہ ایک حدیث میں تو اسے قرآن کی سب سے عظیم آیت کہا گیا ہے۔<sup>(۴)</sup> جنات و شیاطین سے بچاؤ کے حوالے سے بھی یہ آیت نہایت اہم ہے۔ اس کے الفاظ (بمعہ ترجمہ) تو پیچھے ”جادو سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی مذاہیر“ کے عنوان کے تحت ذکر کیے جا چکے ہیں البتہ ایک حدیث یہاں ملاحظہ فرمائیے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ

”رسول اللہ ﷺ نے مجھے رمضان کی زکوٰۃ (صدقة فطر) کی حفاظت کے لیے مقرر فرمایا تورات کو ایک آنے والا آیا اور اس نے (اپنے کپڑے میں) کھانے کی چیزیں بھرنا شروع کر دیں تو میں نے اسے پکڑ لیا اور کہا کہ میں تجھے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں پیش کروں گا۔ اس نے کہا کہ مجھے چھوڑ دو، میں محتاج عیالدار اور سخت حاجت مند ہوں تو میں نے اسے چھوڑ دیا۔

(۱) [مسلم (۸۰۷) بخاری (۴۰۰۸) ابو داود (۱۳۹۷) ترمذی (۲۸۸۱)]

(۲) [حوالی على صحيح مسلم (۴۰۲۶)]

(۳) [صحیح: صحیح ترمذی، ترمذی (۲۸۸۲) کتاب فضائل القرآن: باب ما جاء في آخر سورة البقرة]

(۴) [مسلم (۸۱۰) کتاب صلاة المسافرين وقصرها: باب فضل سورة الكهف وآية الکرسی، ابو داود (۱۴۶۰)]

صح ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اے ابو ہریرہ! اپنے رات کے قیدی کا حال سناؤ؟ میں نے عرض کی اے رسول! اس نے کہا کہ وہ بہت سخت حاجت مند اور عیالدار ہے تو میں نے رحم کرتے ہوئے اسے چھوڑ دیا۔ آپ نے فرمایا، اس نے تم سے جھوٹ بولا ہے، وہ پھر بھی آئے گا۔ اس سے مجھے یقین ہو گیا کہ وہ واقعی دوبارہ آئے گا کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے یہ فرمادیا تھا کہ وہ دوبارہ آئے گا، اس لیے میں چوکنارہا، چنانچہ وہ آیا اور اس نے (اپنے کپڑے میں) کھانے کی چیزیں ڈالنا شروع کر دیں تو میں نے اسے کپڑا لیا اور کہا کہ تجھے ضرور رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں پیش کروں گا۔ کہنے لگا، مجھے چھوڑ دو میں بہت محتاج ہوں اور مجھ پر اہل و عیال کی ذمہ داری کا بوجھ ہے، میں آئندہ نہیں آؤں گا۔ میں نے رحم کرتے ہوئے اسے چھوڑ دیا۔

صح ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ابو ہریرہ! اپنے رات کے قیدی کا حال سناؤ؟ میں نے عرض کی اے اللہ کے رسول! اس نے اپنی سخت حاجت اور اہل و عیال کی ذمہ داری کے بوجھ کا ذکر کیا تو میں نے ترس کھاتے ہوئے اسے چھوڑ دیا۔ آپ نے فرمایا، اس نے تم سے جھوٹ بولا ہے، وہ پھر آئے گا۔

میں نے تیسرا بار اس کی گھات لگائی تو وہ پھر آیا اور اس نے (اپنے کپڑے میں) کھانے کی اشیاء ڈالنا شروع کر دیں، میں نے اسے کپڑا لیا اور کہا اب میں تجھے ضرور رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں پیش کروں گا۔ بس یہ تیسرا اور آخری دفعہ ہے، تو روز کہتا ہے کہ اب نہیں آئے گا لیکن وعدہ کرنے کے باوجود پھر آ جاتا ہے۔ اس نے کہا، مجھے چھوڑ دو میں تمہیں کچھ ایسے کلمات سکھا دیتا ہوں جن سے اللہ تعالیٰ تمہیں نفع دے گا۔ میں نے کہا، وہ کلمات کیا ہیں؟ کہنے لگا جب (سونے کے لیے) بستر پر آ تو آیت الکرسی ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيُّومُ...﴾ پڑھا کرو۔ اس کا یہ فائدہ ہوگا کہ ساری رات اللہ کی طرف سے ایک محافظ تمہاری حفاظت کرتا رہے گا اور صحیح تک کوئی شیطان تمہارے قریب نہ آ سکے گا۔ چنانچہ میں نے پھر اسے چھوڑ دیا۔

صح ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، اپنے رات کے قیدی کا حال سناؤ؟ میں نے عرض کی، اے اللہ کے رسول! اس نے کہا تھا کہ وہ مجھے کچھ ایسے کلمات سکھائے گا جن سے اللہ تعالیٰ مجھے نفع دے گا تو (یہ سن کر) میں نے پھر اسے چھوڑ دیا۔ آپ نے فرمایا، وہ کیا ہیں؟ میں نے عرض کی، اس نے مجھ سے کہا کہ جب بستر پر آ تو اول سے لے کر آخر تک مکمل آیت الکرسی پڑھ لیا کرو تو اس سے ساری رات اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک محافظ تمہاری حفاظت کرے گا اور صحیح تک کوئی شیطان تمہارے قریب نہ آ سکے گا۔ یہ سن کر نبی کریم ﷺ نے فرمایا ﴿أَمَّا إِنَّهُ قَدْ صَدَقَ وَهُوَ كَذُوبٌ﴾ ”اس نے تم سے بات سمجھی کی ہے، حالانکہ وہ خود جھوٹا ہے۔“ ابو ہریرہ! تمہیں یہ معلوم ہے کہ تمین رات میں کس سے باتیں کرتے رہے ہو؟ عرض کی نہیں تو آپ نے فرمایا ”یہ شیطان تھا۔“ (۱)

(۱) [بخاری (۲۳۱۱)، (۳۲۷۵)، (۱۰۱۰) کتاب الوکالة: باب اذا وكل رجال فترك الوکيل شيئا]

## سورۃ الاحلاص، سورۃ الفلق اور سورۃ الناس کی تلاوت کرنا

سورۃ الاحلاص، سورۃ الفلق اور سورۃ الناس قرآن کریم کی آخری تین سورتیں ہیں۔ جنات سے بچاؤ اور روحانی علاج معالجہ کے لیے ان کی پابندی بھی بہترین عمل ہے۔ یہ تینوں سورتیں (بمعہ ترجمہ) پیچھے ”جادو سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی مداری“ کے عنوان کے تحت گزر چکی ہیں۔ یہاں ان سے متعلقہ چند احادیث ملاحظہ فرمائیے۔

(۱) حضرت ابوسعید خدری رض کا بیان ہے کہ ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَتَعَوَّذُ مِنَ الْجَنَّةِ وَعَيْنِ

الْإِنْسَانِ حَتَّى نَزَّلَتِ الْمُعَوْذَةَ إِلَيْهِ فَلَمَّا نَزَّلَتَا أَخَذَبَهُمَا وَتَرَكَ مَا سِوَاهُمَا﴾ ”رسول اللہ ﷺ جنات سے اور انسانوں کی نظر سے پناہ مانگا کرتے تھے یہاں تک کہ معاوذتیں سورتیں (الفلق اور الناس) نازل ہوئیں،

پس جب وہ نازل ہوئیں تو آپ نے ان کے ساتھ دم کرنا شروع کیا اور ان کے علاوہ تمام دموم کو چھوڑ دیا۔“<sup>(۱)</sup>

(۲) رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿يَا أَبْنَاءَ عَبِيسِ الْأَخْيْرِ كَيْفَ يَا أَفْضَلُ مَا تَعَوَّذُ بِهِ الْمُتَعَوِّذُونَ﴾ ”اے ابی عابس! کیا میں تمہیں سب سے افضل سورتوں کے متعلق نہ بتاؤں جن کے ساتھ پناہ مانگنے والے پناہ مانگتے ہیں۔“ انہوں نے عرض کی، ضروراے اللہ کے رسول! تو آپ ﷺ نے سورۃ الفلق اور سورۃ الناس سکھائی۔<sup>(۲)</sup>

(۳) ایک روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حضرت عقبہ رض کو سورۃ الاحلاص، سورۃ الفلق اور سورۃ الناس سکھائی اور پھر فرمایا کہ ﴿مَا تَعَوَّذُ بِمِثْلِهِنَّ أَحَدٌ﴾ ”کسی نے ان جیسی سورتوں کے ساتھ پناہ نہیں مانگی (یعنی پناہ مانگنے کی ان جیسی اور کوئی سورتیں نہیں)۔“<sup>(۳)</sup>

(۴) حضرت عائشہ رض کا بیان ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کو کوئی تکلیف ہوتی تو معاوذتیں (سورۃ الفلق اور سورۃ الناس) پڑھ کر اپنے جسم پر پھونک لیتے، جب آپ ﷺ کی تکلیف زیادہ ہو گئی تو میں یہ سورتیں پڑھ کر آپ ﷺ کے ہاتھوں کو برکت کی امید سے، آپ کے جسم پر پھیرتی۔<sup>(۴)</sup>

(۵) ایک دوسری روایت میں حضرت عائشہ رض کا بیان ہے کہ ﴿أَنَّ النَّبِيًّا كَانَ إِذَا أَوَى إِلَى فِرَاسَةِ كُلَّ لَيْلَةٍ ...﴾ ”نبی کریم ﷺ ہر رات جب بستر پر آرام فرماتے تو اپنی دونوں ہتھیلیوں کو ملا کر سورۃ الاحلاص، سورۃ الفلق اور سورۃ الناس (تینوں مکمل) پڑھ کر ان پر پھونکتے اور پھر دونوں ہتھیلیوں کو جہاں تک ممکن ہوتا اپنے جسم پر پھیرتے تھے۔ پہلے سر اور چہرے اور سامنے کے بدن پر ہاتھ پھیرتے۔ یہ عمل تین مرتبہ کرتے۔“<sup>(۵)</sup>

(۱) [صحیح : هدایۃ الرواۃ (۲۸۲۱۴) ترمذی (۲۰۵۸) نسائی (۵۴۹۴) ابن ماجہ (۳۵۱۱)]

(۲) [صحیح : السلسلۃ الصحیحة (۱۱۰۴) نسائی (۳۱۲۲) مسند احمد (۱۵۳۱)]

(۳) [صحیح : صحيح الجامع الصغیر (۷۹۵۰) نسائی (۵۴۳۰) کتاب الاستعاذہ]

(۴) [بخاری (۵۰۱۶) کتاب فضائل القرآن : باب فضل المعاوذات ، مسلم (۲۱۹۲) ابن ماجہ (۳۵۲۹)]

(۵) [بخاری (۵۰۱۷) کتاب فضائل القرآن : باب فضل المعاوذات]

(6) ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ صبح و شام تین تین مرتبہ سورۃ الاحلاص، سورۃ الفلق اور سورۃ الناس پڑھو ﴿تَكْفِيْكَ مِنْ كُلّ شَيْءٍ﴾ ”یہ تمہیں ہر چیز سے کفایت کر جائیں گی۔<sup>(۱)</sup>

### گھر میں داخلے کے وقت اور کھانا کھاتے وقت بسم اللہ پڑھنا

(1) حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے نبی کریم ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا کہ جب آدمی اپنے گھر میں داخل ہوتا ہے اور داخل ہوتے وقت اللہ کا ذکر کرتا ہے (یعنی بِسْمِ اللَّهِ پڑھتا ہے) اور کھانے کے وقت بھی اللہ کا ذکر کرتا ہے تو شیطان (دوسرے اپنے ساتھیوں سے) کہتا ہے نہ تو (یہاں) تمہارے لیے رات کا قیام ہے اور نہ ہی رات کا کھانا۔ لیکن جب انسان گھر میں داخل ہوتے وقت اللہ کا نام نہیں لیتا تو شیطان کہتا ہے تم نے (یہاں) رات کا قیام پالیا اور جب انسان کھانے کے وقت اللہ کا نام نہیں لیتا تو شیطان کہتا ہے تم نے رات کا قیام اور رات کا کھانا (دونوں کو) پالیا۔<sup>(۲)</sup>

(2) حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مروی روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿إِذَا كَانَ جُنُحُ اللَّيلِ - أَوْ أَمْسَيْتُمْ - فَكُفُوا صِبِيَانَكُمْ ... بَابًا مُغْلَقًا﴾ ”جب رات کا اندر ہیرا شروع ہویا (آپ نے فرمایا کہ) جب شام ہو جائے تو بچوں کو اپنے پاس روک لیا کرو کیونکہ شیاطین اسی وقت پھلتے ہیں۔ البته جب ایک گھری رات گزر جائے تو انہیں چھوڑ دو اور اللہ کا نام لے کر دروازے بند کرو کیونکہ شیطان کسی بند دروازے کو نہیں کھول سکتا (جبکہ اسے اللہ کا نام لے کر بند کیا گیا ہو)۔<sup>(۳)</sup>

(3) ایک روایت میں ہے کہ ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ يَسْتَحْلُ الطَّعَامَ أَنْ لَا يُذْكَرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ﴾ ”شیطان اس کھانے کو (اپنے لیے) حلال بنالیتا ہے جس پر اللہ کا نام نہ لیا جائے۔<sup>(۴)</sup>

### گھر سے نکلتے وقت مسنون دعا پڑھنا

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، جو شخص اپنے گھر سے نکلتے وقت یہ دعا پڑھتا ہے ﴿يُقالُ لَهُ كُفِيتَ وَ وُقِيتَ وَ تَنَحَّى عَنْهُ الشَّيْطَانُ﴾ ”اس کے لیے کہا جاتا ہے تجھے کفایت کی گئی اور تجھے بچالیا گیا اور شیطان اس سے جدا ہو جاتا ہے۔<sup>(۵)</sup> وہ دعا یہ ہے:

(۱) [صحیح : صحيح الجامع الصغیر (۴۰۶) ترمذی (۳۵۷۵) کتاب الدعوات]

(۲) [مسلم (۲۰۱۸) کتاب الأشربة : باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما ، ابو داود (۳۷۶۵) کتاب الأطعمة : باب التسمية على الطعام ، ابن ماجہ (۳۸۸۷) احمد (۱۵۱۱۰)]

(۳) [بخاری (۳۳۰۴) کتاب بدء الحلق : باب صفة ابلیس ، مسلم (۲۰۱۲)]

(۴) [مسلم (۲۰۱۷) کتاب الأشربة : باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما ، ابو داود (۳۷۶۶)]

(۵) [صحیح : صحیح ترمذی ، ترمذی (۳۴۲۶) کتاب الدعوات : باب ما جاء ما يقول اذا خرج من بيته]

﴿بِسْمِ اللَّهِ تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ﴾ "اللہ کے نام سے نکتا ہوں، اللہ کی توفیق کے سوانہ کچھ کرنے کی طاقت ہے اور نہ کسی چیز سے بچنے کی۔"

### بیت الخلاء میں داخل ہوتے وقت مسنون دعا پڑھنا

بیت الخلاء میں داخلے کے وقت ایک تو ﴿بِسْمِ اللَّهِ﴾ پڑھ لینی چاہیے کیونکہ فرمان نبوی ہے کہ ﴿سَتْرُ مَا بَيْنَ أَعْيُنِ الْجِنِّ وَ عَوْرَاتِ بَنِي آدَمَ إِذَا دَخَلَ أَحَدُهُمُ الْخَلَاءَ أَنْ يَقُولَ بِسْمِ اللَّهِ﴾ "جب کوئی بیت الخلاء میں داخلے کے وقت "بِسْمِ اللَّهِ" کہہ لیتا ہے تو اولاد آدم کی شرمگا ہوں اور جنات کی آنکھوں کے درمیان پردہ حائل ہو جاتا ہے۔"<sup>(۱)</sup>

اور دوسرے یہ کہ جنوں اور چڑیوں سے پناہ پر مشتمل یہ دعا بھی ضرور پڑھنی چاہیے:

﴿أَللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَائِثِ﴾ "اے اللہ! میں خبیث جنوں اور خبیث چڑیوں سے تیری پناہ میں آتا ہوں۔"<sup>(۲)</sup>

### مسجد میں داخل ہوتے وقت مسنون دعا پڑھنا

مسجد میں داخلے کے وقت بھی رسول اللہ ﷺ شیطان مردود سے پناہ مانگا کرتے تھے، اس دعا کے الفاظ یہ ہیں: ﴿أَعُوذُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ وَبِوْجَهِهِ الْكَرِيمِ وَسُلْطَانِهِ الْقَدِيرِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ﴾ "میں شیطان مردود سے عظمت والے اللہ کی اس کے کریم چہرے کی اور قدیم سلطنت کی پناہ میں آتا ہوں۔"

اس دعا کے متعلق رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ جو شخص مسجد میں داخلے کے وقت یہ دعا پڑھتا ہے تو شیطان کہتا ہے ﴿حَفَظْ مِنْ سَائِرِ الْيَوْمِ﴾ "یہ شخص سارا دن مجھ سے محفوظ ہو گیا۔"<sup>(۳)</sup>

### ہم بستری کے وقت مسنون دعا پڑھنا

فرمان نبوی ہے کہ اگر تم میں سے کوئی اپنی بیوی کے پاس جاتے وقت یہ دعا پڑھے ﴿فَقُضِيَ بَيْنَهُمَا وَلَدْ لَمْ يَضُرُّهُ الشَّيْطَانُ﴾ "تو یقیناً اس جماعت سے ان کے مقدار میں اولاد ہوگی تو شیطان اسے کبھی نقصان نہیں پہنچا سکے گا۔"<sup>(۴)</sup> وہ دعا یہ ہے:

(۱) [صحيح: صحيح الجامع الصغير (٣٦١٠) ترمذی (٦٠٦) كتاب الجمعة: باب ما ذكر من التسمية عند دخول الخلاء، مشكاة المصابيح (٣٥٨)]

(۲) [بخاری (١٤٢) كتاب الصلاة: باب ما يقول عند الخلاء، الأدب المفرد (٦٩٢) مسلم (٣٧٥)]

(۳) [صحيح: صحيح ابو داود، ابو داود (٤٦٦) كتاب الصلاة: باب فيما يقوله الرجل عند دخوله المسجد]

(۴) [بخاري (١٤١) كتاب الوضوء: باب التسمية على كل حال وعند الواقع، مسلم (١٤٣٤)]

﴿بِسْمِ اللَّهِ، أَللَّهُمَّ جَنِبْنَا الشَّيْطَانَ وَجَنِبْ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْنَا﴾ "اللہ کے نام کے ساتھ (ہم جماع کرتے ہیں)، اے اللہ! ہمیں شیطان سے محفوظ رکھ اور اس اولاد کو بھی شیطان سے محفوظ رکھ جو تو ہمیں عطا کرے۔"

### دن میں سو مرتبہ کلمہ توحید و تہلیل پڑھنا

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو شخص دن میں سو مرتبہ یہ کلمات کہتا ہے:

﴿لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ "اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کے لیے بادشاہی ہے اور ہر قسم کی تعریف اسی کے لائق ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔"

تو اسے دس غلاموں کو آزاد کرنے کا ثواب ملتا ہے اور اس کے لیے سونیکیاں لکھ لی جاتی ہیں اور اس کی سو براہیاں مٹا دی جاتی ہیں ﴿وَ كَانَتْ لَهُ حِرْزًا مِنَ الشَّيْطَانِ يَوْمَهُ ذَلِكَ﴾ "اور اس دن (شام تک) وہ شیطان کے شر سے بھی محفوظ رہتا ہے۔"<sup>(۱)</sup>

### چند مختلف مسنون و ناطق

درج ذیل دو دعائیں بھی جنات سے بچاؤ کا بہترین ذریعہ ہیں کیونکہ فرمان نبوی کے مطابق جو بھی صحیح و شام ان دعاؤں کا اتزام کرتا ہے یہ اسے ہر قسم کے شر (جنات و شیاطین کے حملوں، نقصان، آفات، مصائب اور آزمائشوں) سے کافی ہو جاتی ہیں، اس لیے ان کا بھی ورد کرتے رہنا چاہیے۔

- 1 - ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ الْتَّامَاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ﴾<sup>(۲)</sup>

- 2 - ﴿بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسْمِهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَااءِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾<sup>(۳)</sup>

واضح رہے کہ شیطانی ہتھنڈوں اور شر انگیزیوں کی تفصیل، وسو سے ڈالنے کے طریقے اور بالتفصیل اس سے نجات اور حفاظت کی تدبیر دیکھنے کے لیے اسی سیریز کی ہماری دوسری کتاب "شیطان سے بچاؤ کی کتاب" ملاحظہ فرمائیے۔

### جنت اور آسیب زدگی کا علاج

### جنت اور آسیب زدگی کا علاج کرانا چاہیے

(۱) [بخاری (۶۴۰۳) کتاب الدعوات : باب فضل التہلیل، مسلم (۲۶۹۱) ترمذی (۳۴۶۸)]

(۲) [مسلم (۲۷۰۸) کتاب الذکر والدعاء : باب فی التَّعوْذِ مِنْ سُوءِ الْقَضَاءِ وَدُرُكِ الشَّقَاءِ]

(۳) [حسن صحيح : صحیح ترمذی ، ترمذی (۳۳۸۸) ابو داود (۵۰۸۸) ابن ماجہ (۳۸۶۹)]

آسیب زدگی کا بھی علاج کرانا چاہیے کیونکہ کتاب و سنت میں ہر بیماری کے علاج کی ترغیب دلائی گئی ہے اور یہ وضاحت کی گئی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر بیماری کی شفانا نازل فرمائی ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوسی بھی کفر ہے جیسا کہ قرآن میں ہے کہ ﴿إِنَّهُ لَا يَأْيُسُ مِنْ رَّوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكُفَّارُونَ﴾ [یوسف: ۸۷] ”بلا شبه اللہ کی رحمت سے صرف کافر ہی نا امید ہوتے ہیں۔“

لہذا آسیب زدہ کو چاہیے کہ اللہ کی رحمت سے کبھی بھی مایوس نہ ہو اور کسی نیک اور ماہر معالج سے علاج اور اللہ تعالیٰ سے دعا وال التجاء کا سلسلہ ہمیشہ جاری رکھے۔ نیز اپنے آپ کو نفیاتی طور پر مضبوط کرے، اپنے اندر خود اعتمادی پیدا کرے، اللہ تعالیٰ پر کامل توکل و یقین رکھے اور بے جا و ساویں اور توهہات کو ہرگز قبول نہ کرے۔ یہ چیزیں بھی اس کے لیے علاج میں مفید ثابت ہوں گی۔

علاوہ ازیں یہ بھی یاد رہے کہ علاج کرانا توکل کے بھی منافی نہیں۔ جیسا کہ کچھ حضرات علاج معا الجے کو اسی وجہ سے ناپسند کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ صحیح بخاری کی حدیث میں ہے کہ امتن محمد یہ کے ستر (۷۰) ہزار افراد بغیر حساب کے جنت میں جائیں گے اور وہ ایسے لوگ ہوں گے جو نہ بدشگونی پکڑتے ہوں گے، نہ داغ لگواتے ہوں گے اور نہ ہی دم کراتے ہوں گے بلکہ اپنے رب پر ہی توکل کرتے ہوں گے۔<sup>(۱)</sup>

اہل علم نے اس کا جواب یوں دیا ہے کہ اس حدیث کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ اسباب کو بالکل ہی ترک کر دیا جائے۔ بلکہ یہاں صرف یہ مراد ہے کہ وہ نیک لوگ اسباب کی سخت ضرورت کے باوجود بھی بدشگونی، داغ یا ہر وقت دم طلب کرنے کی جستجو میں نہیں رہتے بلکہ غیر شرعی امور کو اپنانے کی بجائے اللہ تعالیٰ پر توکل کو ہی ترجیح دیتے ہیں۔ اور اگر علاج معا الجے توکل کے منافی ہوتا تو نبی ﷺ دواء لینے کی ہرگز ترغیب نہ دلاتے۔<sup>(۲)</sup> اسی طرح یہ بھی معلوم ہی ہے کہ دنیا میں اللہ تعالیٰ پر سب سے زیادہ توکل کرنے والے خود نبی کریم ﷺ ہی تھے، لہذا اگر اسباب اختیار کرنا توکل کے منافی ہوتا تو آپ کسی بھی میدانِ جنگ میں تیروں سے بچاؤ کے لیے زرہ بھی نہ پہنچتے جبکہ یہ ثابت ہے کہ آپ نے جنگِ احمد میں دوزر ہیں زیب تن کی ہوئی تھیں۔<sup>(۳)</sup>

علاوہ ازیں امام ابن قیم اور شیخ ابن عثیمین رحمۃ اللہ علیہم نے بھی تفصیلی بحث کر کے یہی ثابت کیا ہے کہ نقصان اور تکلیف سے بچاؤ کے اسباب کو بروئے کار لانا توکل کے منافی نہیں۔<sup>(۴)</sup> شیخ سلیمان بن عبد اللہ

(۱) [بخاری (۵۷۵۲) کتاب الطب: باب من لم يرق، مسلم (۲۲۰) کتاب الايمان]

(۲) [صحیح: الصحيح (۴۳۲) صحیح ترمذی، ترمذی (۲۰۳۸) ابن ماجہ (۴۶۳۶)]

(۳) [حسن: صحیح ترمذی، ترمذی (۳۷۳۸) کتاب المناقب: باب مناقب طلحة بن عبید اللہ]

(۴) [زاد المعاد لابن القیم (۱۴/۱۴) مجموع فتاویٰ ابن عثیمین (۱۶/۱)]

بن محمد بن عبد الوهاب نے تو ان لوگوں کو جاہلوں میں شمار کیا ہے جو اس حدیث کا یہ مطلب لیتے ہیں کہ وہ نیک لوگ بالکل ہی اسباب کو اختیار نہیں کرتے۔<sup>(۱)</sup>

### معانج کے لیے ضروری ہدایات

معانج ان تمام ہدایات کی پابندی کرے جو جادو کے علاج کے ضمن میں پچھے ذکر کی گئی ہیں۔ مزید چند ہدایات حسب ذیل ہیں:

\* علاج سے پہلے باوضو ہو جائے اور آیت الکرسی، معاوذۃ تین سورتیں اور دیگر جنات و شیاطین سے بچاؤ کے مسنون اذکار و وظائف پڑھ لے اور اگر نماز کا وقت ہو تو پہلے نماز ادا کر لے۔

\* علاج سے پہلے یہ بھی بہتر ہے کہ اللہ تعالیٰ سے نصرت و حمایت کی خصوصی دعا کر لی جائے تاکہ اللہ تعالیٰ کی توفیق سے وہ اس جن کو مریض سے نکالنے میں کامیاب ہو جائے۔

\* جس جگہ علاج کر رہا ہے اسے پاک صاف کر لے، وہاں سے ہر غیر شرعی چیز جیسے آلاتِ موسیقی اور جانداروں کی تصاویر وغیرہ دور کر لے۔

\* اپنا جسم اور لباس بھی بہر صورت پاک رکھے۔

\* علاج اسی وقت شروع کرے جب مختلف علامات (جن کا بیان آگے آرہا ہے) کے ذریعے ثابت ہو جائے کہ واقعی مریض آسیب زده ہے۔ جن زدگی کے حوالے سے اٹکل بچوں سے کام نہ لے اور نہ ہی بغیر علم کے کوئی بات کرے۔ جیسے کہ محض شک کی بنیاد پر کسی ایسے شخص کو آسیب زده قرار دے دینا جسے آسیب کا اثر نہیں۔

معانج کا یہ رویہ ایک تدرست انسان کو بھی نفسیاتی طور پر مریض بناسلتا ہے اور یہ تجرباتی طور پر ثابت ہے۔

\* علاج کے وقت کچھ لوگ اگر پاس موجود ہوں تو بہتر ہے کیونکہ بعض اوقات جن حاضر ہونے پر مریض قابو سے باہر ہو جاتا ہے اور اس کے ہاتھ پاؤں مضبوطی سے پکڑنے یا اسے باندھنے کی بھی ضرورت پیش آ جاتی ہے۔ لیکن یہ یاد رہے کہ اگر مریض پر ایسی حالت نہ ہو تو پھر اسے مضبوطی سے پکڑنا یا ہاتھ پاؤں باندھنا عبث ہے، لہذا پھر اسی نہیں کرنا چاہیے۔

\* علاج کے دوران بغیر کسی اشد ضرورت کے مریض کو مارا نہ جائے اور اگر کبھی مارنے کی ضرورت پیش آ جائے تو مریض کو اس قدر مارا پیٹا نہ جائے کہ وہ ہلاک ہی ہو جائے یا جب جن کی بجائے مریض کو تکلیف ہو رہی ہو تب بھی اسے نہ مارا جائے۔ کیونکہ ایک ماہر معانج مریض کو صرف اسی صورت میں زد و کوب کرتا ہے جب اسے یہ یقین ہوتا ہے کہ اس وقت مریض کو نہیں بلکہ جن کو تکلیف ہو رہی ہے۔ جیسا کہ پچھے امام ابن

(۱) [تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد (ص: ۸۶)]

تیمیہ اللہ کے حوالے سے ذکر کیا گیا ہے کہ جب انہوں نے مريض کو مارا تو جن نکلنے کے بعد مريض کو پہنچی نہیں تھا کہ اسے مار پڑی ہے۔ لیکن آج کے بے دین نام نہاد عامل بعض اوقات جن نکالتے مريض کو ہی ہلاک کر دیتے ہیں (جیسا کہ اکثر اخبارات وغیرہ میں ایسی خبریں شائع ہوتی رہتی ہیں)۔ ایسا محض اسی وقت ہوتا ہے جب اس عمل میں مہارت نہ ہو اور محض پیسے بٹورنے کے لیے یہ عمل اختیار کیا گیا ہو۔ ایک مرتبہ علاج کے فوراً بعد ہی اگر مريض ٹھیک ہو جائے تو بہتر ورنہ دیگر امراض کی طرح مسلسل کئی ہفتے یا مہینے مريض کا علاج اور دم درود کرنا چاہیے، جب تک مريض مکمل طور پر آسیب سے نجات نہ حاصل کر لے۔

### مریض کے لیے ضروری ہدایات

مریض بھی ان تمام ہدایات کو پیش نظر کھے جو جادو کے علاج کے سلسلے میں پیچھے بیان کی گئی ہیں۔

### جن زدگی کی تشخیص

#### ○ بذریعہ اذان و مسنون وظائف:

جن زدگی کی پہچان کا ایک طریقہ تو یہ ہے کہ مريض کے کان میں اوپھی آواز سے اذان کے کلمات پڑھنا شروع کر دیں اور مسلسل پڑھتے جائیں۔ مريض اگر جن زدہ ہو گا تو ایسا کرنے سے اس پر غشی طاری ہو جائے گی اور وہ بے ہوش ہو کر گر پڑے گا۔ اسی طرح بعض اوقات مسنون اذکار و وظائف (جن کا ذکر باتفاق تفصیل پیچھے گزر چکا ہے اور بالاختصار آئندہ بھی کیا جائے گا) پڑھنے سے بھی مريض کی ایسی حالت ہو جاتی ہے۔ بعض اوقات تو اذان یا اذکار سن کر جن حاضر بھی ہو جاتا ہے اور کچھ ہی دیر میں بھاگ کھڑا ہوتا ہے۔

اذان سن کر آسیب زدہ پر ایسی کیفیت کیوں طاری ہوتی ہے؟ اس کے متعلق یاد رہے کہ ایک صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ شیطان اذان سن کر بھاگ کھڑا ہوتا ہے جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿إِذَا نُوْدَى لِلصَّلَاةِ أَدْبَرَ الشَّيْطَانُ وَلَهُ ضُرَاطٌ حَتَّىٰ لَا يَسْمَعَ التَّأْذِينَ فَإِذَا قَضَى النَّدَاءَ أَقْبَلَ حَتَّىٰ إِذَا ثُوُبَ بِالصَّلَاةِ أَدْبَرَ﴾ ”جب نماز کے لیے اذان دی جاتی ہے تو شیطان پا دتا ہوا بڑی تیزی کے ساتھ پیٹھ موز کر بھاگ کھڑا ہوتا ہے تاکہ اذان کی آواز نہ سن سکے اور جب اذان ختم ہو جاتی ہے تو پھر واپس آ جاتا ہے۔ لیکن جوں ہی تکبیر شروع ہوتی ہے تو پھر بھاگ اٹھتا ہے۔“<sup>(۱)</sup>

اذان کے علاوہ دیگر مسنون وظائف پڑھ کر دم کرنے سے مريض کی ایسی کیفیت اس وجہ سے ہوتی ہے کیونکہ وہ وظائف مريض کو تیر و توار سے بھی زیادہ تکلیف پہنچاتے ہیں جیسا کہ ان کے متعلق تفصیل پیچھے گزر چکی ہے۔

#### ○ بذریعہ علامات:

(۱) [بخاری (۶۰۸) کتاب الاذان: باب فضل التاذین]

آنندہ سطور میں چند ایسی علامات ذکر کی جا رہی ہیں جن کے ذریعے آیب زدگی کا پتہ لگایا جاسکتا ہے اور ہر معانج کو چاہیے کہ ان علامات کے ذریعے پہلے مریض کی اچھی طرح تشخیص کرے پھر علاج شروع کرے۔ آیب زدگی کی علامات دو طرح کی ہیں۔ حالت بیداری کی علامات اور حالت نیند کی علامات۔ ان دونوں کا بالاختصار بیان حسب ذیل ہے:

### ① حالت بیداری کی علامات:

- \* بغیر کسی طبی سبب کے جسم کے کسی حصے میں مسلسل درد رہتا ہو۔
- \* مختلف اوقات میں دورے پڑتے ہوں اور پا گلوں جیسی کیفیت طاری ہو جاتی ہو۔
- \* بعض اوقات مریض چیختا چلا تا ہو اور کبھی کبھار جانوروں کی سی آوازیں بھی نکالتا ہو۔
- \* اذان یا تلاوت قرآن سن کر بے چین ہوتا ہو۔
- \* نہ تو صفائی سترہائی اور پا کیزگی کو پسند کرے اور نہ ہی اس کا کسی عبادت و ریاضت کے کام کو دل چاہے۔
- \* ہمہ وقت ذہنی پریشانی، سستی و کاہلی اور شدید غفلت میں بنتا رہتا ہو۔
- \* مختلف اوقات میں اسے دورے پڑتے ہوں اور پا گلوں جیسی کیفیت طاری ہو جاتی ہو۔
- \* بعض اوقات آنکھوں کی یہ کیفیت ہوتی ہو کہ بند آنکھیں کوشش کے باوجود نہ کھلیں، اسی طرح کھلی آنکھیں کوشش کے باوجود بند نہ ہوں۔

### ② حالت نیند کی علامات:

- \* نیند کی کمی اور بے خوابی کی کیفیت طاری ہو جاتی ہو۔
- \* نیند میں بار بار ڈر جاتا ہو۔
- \* ڈراونے خواب دیکھتا ہو۔
- \* خواب میں خوفناک سائے، ڈراونی صورتیں یا مختلف جانور جیسے بلی، کتا، سانپ، اونٹ، شیر، لومڑی اور چوہا وغیرہ دیکھتا ہو۔
- \* خواب میں خود کو بلندی سے گرتے ہوئے دیکھتا ہو۔
- \* خواب میں اپنی انگلیوں کو کامٹتے ہوئے دیکھتا ہو۔
- \* خواب میں یہ دیکھتا ہو کہ کوئی گلاد بانے کی کوشش کر رہا ہے۔
- \* خواب میں یہ دیکھتا ہو کہ کوئی قتل کرنے کی کوشش کر رہا ہے۔
- \* خواب میں خود کو کسی قبرستان یا کسی اور وحشت ناک مقام پر دیکھتا ہو۔

\* خواب میں خود کو بہت زیادہ ہنتے ہوئے یا بہت زیادہ روتے ہوئے دیکھتا ہو۔

→ یہاں یہ واضح رہے کہ یہ علامات اغلبًا آسیب زدگی کے مریض میں پائی جاتی ہیں لیکن اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ ان علامات والا مریض سو فیصد آسیب زدہ ہی ہو کیونکہ علامات کی حیثیت مخفی قرآن یا اشاروں کی ہوتی ہے جو کسی بھی چیز تک پہنچنے کا صرف ایک ذریعہ ہوتے ہیں۔ لہذا ان علامات کے ذریعے ایک امکانی صورت تو پیدا ہو سکتی ہے لیکن حتمی و یقینی صورت نہیں۔

### علاج کے مختلف مراحل اور طریقہ کار

#### ○ مختلف مراحل:

آسیب زدگی کے علاج کے تین مراحل ہیں۔ پہلا مرحلہ علاج سے پہلے کا ہے، دوسرا دوران علاج کا ہے اور تیسرا علاج کے بعد کا ہے۔ پہلے مرحلے میں معانج کو چاہیے کہ مریض کے پاس جتنی بھی غیر شرعی چیزیں ہیں جیسے شرکیہ تعویذ یا کوئی کڑا، آلات موسیقی یا تصاویر وغیرہ، ایسی تمام اشیاء گھر سے باہر نکال دے۔ اسی طرح اگر مرد نے سونے کی انگوٹھی پہن رکھی ہو تو اسے اتردا لے، عورت بے پردہ ہے تو اسے پردہ کروالے۔ بالفاظ دیگر جس جگہ یا جس مریض کا علاج کیا جا رہا ہے اسے تمام منکرات سے پاک کر لیا جائے اور پورا اسلامی ماحول بنانے کے بعد علاج شروع کیا جائے۔

دوسرا مرحلے میں مریض کے سر پر ہاتھ رکھ کر مسنون اذکار و وظائف پڑھنے چاہیے (جن کا بیان آگے آ رہا ہے)۔ اس سے جن بھاگ جائے گا اور اگر بھاگ گا نہیں تو حاضر ہو جائے گا۔ اگر جن مسلمان ہو تو اسے نصیحت کی جائے، سمجھایا جائے کہ بلا وجہ کسی دوسرے مسلمان کو تنگ کرنے کی اسلام ہرگز اجازت نہیں دیتا اور اگر جن غیر مسلم ہو تو اسے توبہ کی تلقین کی جائے اور شرارتوں سے باز رہنے کا کہا جائے، اگر وہ بازا آجائے تو ٹھیک ورنہ اسے مسنون وظائف کے ذریعے خوب پیٹا جائے اور تکلیف دی جائے حتیٰ کہ وہ مریض سے نکل کر بھاگ جائے۔

تیسرا مرحلے میں جب مریض کا علاج ہو چکا ہو اور اس سے جن کو بھاگ دیا گیا ہو تو اسے چاہیے کہ اب ہر ایسے کام سے بچ جس کے باعث دوبارہ اس پر جنات کا حملہ ہو سکتا ہو، جنات و شیاطین سے بچنے کی تمام حفاظتی مذابیر کو مضبوطی سے اپنائے، مسنون اذکار و وظائف کی پابندی کرے اور ہر قسم کے حرام کام سے بچے۔

#### ○ مریض پر دم کی کچھ تفصیل:

مریض میں موجود جن کو حاضر کرنے کے لیے اولاً تواذان بھی پڑھی جاسکتی ہے کیونکہ اذان سن کر شیطان بھاگتا ہے جیسا کہ پچھے ذکر کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ درج ذیل وظائف طاقت عدد میں مسلسل پڑھ کر مریض پر پھونکیں مارنی چاہیں (دم کرتے وقت مریض کے سر پر دایاں ہاتھ رکھ لینا چاہیے):

- 1 تعاوذ - بسم اللہ۔
- 3 سورہ فاتحہ
- 5 سورہ بقرہ کی آیت نمبر 102۔
- 7 سورہ بقرہ کی آیت نمبر 255 (یعنی آیت الکرسی)۔
- 9 سورہ آل عمران کی آیت نمبر 18 تا 19۔
- 11 سورہ اعراف کی آیت نمبر 117 تا 122۔
- 13 سورہ طہ کی آیت نمبر 69۔
- 15 سورۃ الصافات کی آیت نمبر 1 تا 10۔
- 17 سورۃ الرحمٰن کی آیت نمبر 33 تا 36۔
- 19 سورۃ الجن کی آیت نمبر 1 تا 9۔
- 21 سورۃ الفلق۔
- 2 سورۃ الناس۔
- 4 سورہ بقرہ کی آیت 1 تا 5۔
- 6 سورہ بقرہ کی آیت نمبر 163 تا 164۔
- 8 سورہ بقرہ کی آیت نمبر 284 تا 286۔
- 10 سورہ اعراف کی آیت نمبر 54 تا 56۔
- 12 سورہ یونس کی آیت نمبر 81 تا 82۔
- 14 سورہ مومنوں کی آخری 4 آیات۔
- 16 سورۃ احتفاف کی آیت نمبر 29 تا 32۔
- 18 سورۃ الحشر کی آیت نمبر 21 تا 24۔
- 20 سورۃ الاخلاص۔

واضح رہے کہ یہ تمام آیات پیچھے ”جادو کا علاج“ کے عنوان کے تحت ذکر کی جا چکی ہیں (اس لیے وہاں ملاحظہ کی جاسکتی ہیں)۔ ان آیات کے ساتھ ساتھ مریض پر درود ابراہیمی، حضرت جبریل علیہ السلام کا دم اور ہر بیماری سے شفاء کا دم بھی پڑھا جاسکتا ہے (یہ دونوں دم بھی پیچھے ”جادو کا علاج“ کے ضمن میں گزر چکے ہیں)۔ نیز اہل علم کا کہنا ہے کہ ان آیات کے علاوہ قرآن کریم کی دیگر آیات بھی پڑھی جاسکتی ہیں کیونکہ سارا قرآن ہی شفاء ہے۔ جیسا کہ سعودی مستقل فتویٰ کمیٹی نے یہ فتویٰ دیا ہے کہ قرآنی آیات یا کسی بھی سورت کے ذریعے جن زدگی کے مریض کا علاج کیا جاسکتا ہے کیونکہ شرعی طور پر قرآن کریم کے ساتھ دم کرنا ثابت ہے۔<sup>(۱)</sup> بہر حال جب مریض پر درج بالا آیات پڑھ کر دم کیا جائے گا تو اسی سے جن بھاگ جائے گا کیونکہ اس سے اسے شدید تکلیف ہوتی ہے۔ اور اگر فوراً بھاگ گا نہیں تو تکلیف کی وجہ سے بول پڑے گا۔

### ○ جن حاضر ہونے کے بعد کیا کیا جائے؟

اگر جن حاضر ہو جائے اور بول پڑے تو سب سے پہلے یہ بات ذہن نشین رکھئے کہ جن سے ڈرنا ہرگز نہیں چاہیے کیونکہ اگر آپ خود ہی ڈرجائیں گے تو اسے بھگا کیسے گے کیسے؟ اور پھر یہ بھی یاد رکھنا چاہیے کہ قرآنی آیات اور مسنون و ظائف کی جو طاقت آپ کے پاس ہے وہ بڑے سے بڑے طاقتوں جن کا مقابلہ کر سکتی ہے اور اسے بھگا سکتی ہے۔ بہر حال جن حاضر ہونے کے بعد اسے سمجھانا بجھانا چاہیے اور اس سے گفتگو کرنی چاہیے۔ جیسا کہ شیخ

(۱) [فتاویٰ اللجنۃ الدائمة للبحوث العلمية والافتاء (۲۶۷/۱)]

الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے بھی فرمایا ہے کہ انسانوں کا جنوں کے ساتھ گفتگو کرنا ناممکن نہیں۔ جس طرح آسیب زدہ شخص ان سے گفتگو کر سکتا ہے اسی طرح کوئی دوسرا شخص بھی کر سکتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

جن حاضر ہونے کا پتہ اس طرح چلتا ہے کہ مریض اپنی دونوں آنکھیں سختی سے ایک ہی جگہ پر ٹکا دیتا ہے، یا دونوں ہاتھ آنکھوں پر رکھ لیتا ہے، یا پورے جسم میں شدید کپکپا ہٹ طاری ہو جاتی ہے، یا شدید چینا چلانا شروع کر دیتا ہے، اسی طرح پورا جسم پینے سے ثرا بور ہو جاتا ہے اور جب جن بولتا ہے تو مریض یقیناً نارمل حالت میں نہیں ہوتا اور معانج کو اندازہ ہو، ہی جاتا ہے کہ اب جن حاضر ہو چکا ہے۔

### ○ جن سے گفتگو اور وعظ و نصیحت:

اولاً جن سے اس کا نام، مذہب اور داخلے کا سبب پوچھنا چاہیے۔ جن مقامی زبان میں اپنا نام اور مذہب بتا دے تو معلوم ہو جائے گا کہ وہ مسلمان ہے یا غیر مسلم۔

\* \* \* اگر تو جن مسلمان ہو تو اسے نصیحت کرنی چاہیے اور اس سے یہ دریافت کرنا چاہیے کہ تم اس شخص کو کیوں تنگ کر رہے ہو؟

\* \* \* اگر جن بتا دے کہ اس نے مجھے فلاں وقت تکلیف پہنچائی تھی (جیسا کہ پچھے بیان کیا گیا ہے کہ بعض اوقات لاشعوری طور پر انسانوں کی طرف سے جنات کو کوئی تکلیف پہنچ جاتی ہے جیسے ان کی مجلس کی جگہ پر کسی کا پیشتاب کر دینا وغیرہ) تو اس شخص کی طرف سے معدرت پیش کرنی چاہیے اور جن کو سمجھانا چاہیے کہ جس شریعت کا وہ پابند ہے اس میں کسی بھی دوسرے مسلمان کو (خواہ وہ جن ہو یا انسان) اذیت دینا جائز نہیں، بطور خاص جب کسی شخص سے بلا قصد دوسرے کو کوئی تکلیف پہنچتی ہے تو وہ سزا کا مستحق ہی نہیں ہوتا۔

\* \* \* اور اگر وہ کام جس سے جن کو تکلیف ہوئی ہے، مریض نے اپنے گھر یا اپنی ملکیت کی جگہ میں کیا ہو تو جن کو یہ سمجھانا چاہیے کہ جس کا گھر ہے وہ اپنی ملکیت کی جگہ میں کوئی بھی جائز تصرف کر سکتا ہے۔

\* \* \* اور اگر جن یہ سبب بتائے کہ اسے مریض سے عشق ہے تو اسے اسلامی تعلیمات کی روشنی میں یہ سمجھانا چاہیے کہ عشق بھی حرام ہے۔

\* \* \* اور اگر وہ بلا وجہ شخص دل لگی کے لیے یا شرات کی غرض سے مریض کو تنگ کر رہا ہو تو اسے یہ سمجھانا چاہیے کہ اسلام کسی بھی مسلمان پر زیادتی کرنے کو جائز قرار نہیں دیتا۔

\* \* \* اور اگر وہ مریض کو چمنے کا سبب جادو بتائے تو اسے یہ سمجھایا جائے کہ اسلام میں جادو کفر اور حرام ہے۔ پھر اس سے جادو کی جگہ دریافت کی جائے۔ عموماً جب جن پر معانج کا غلبہ ہو جاتا ہے تو وہ جادو کی جگہ بھی بتائی دیتا

(۱) [مجموع الفتاوی لابن تیمیہ (۴۰۱۹)]

ہے۔ لیکن اس کے بتانے پر ہی اطمینان نہ کر لیا جائے بلکہ کچھ افراد بھی جن کی بتائی ہوئی جگہ پر جادو کی اشیاء دیکھ لی جائیں۔ اگر جادوئی اشیاء مل جائیں تو انہیں ضائع کر دینا چاہیے۔

\* اسے نصیحت کرتے ہوئے یہ بات بھی واضح کر دینی چاہیے کہ ان کے رہنے کا مقام غیر آباد اور ویران جگہیں ہیں، انسان یا انسانوں کے گھر نہیں (اگر تو جن واقعہاً مسلمان ہے اور اس پر وعظ و نصیحت کا اثر ہوتا ہے تو پھر وہ مریض سے نکل جائے گا۔ یہاں یہ یاد رہے کہ جنات اکثر جھوٹ اور دھوکے باز ہوتے ہیں اس لیے ان کی ہر بات کو فوراً تسلیم کر لینا بھی دانا تی نہیں لہذا اگر تو جن مسلمان ہو گا تو وہ نصیحت قبول کرے گا اور اگر نصیحت قبول نہیں کرتا اور سمجھانے سے نہیں نکلتا تو غالب گمان یہ ہے کہ وہ جھوٹا اور کافر ہے)۔

### ○ اگر جن کافر ہو:

اگر جن کافر ہو تو اسے اسلام قبول کرنے کی دعوت دی جائے۔ لیکن اسے اسلام قبول کرنے پر مجبور نہ کیا جائے کیونکہ قرآن کریم میں ہے کہ ﴿لَا إِكْرَادِ فِي الدِّينِ﴾ [البقرة: ٢٥٦] ”دین میں زبردستی (کسی کو داخل کرنا) نہیں۔“ اگر وہ اسلام قبول کرنے پر آمادہ ہو جائے تو اسے کلمہ پڑھایا جائے۔ کلمہ پڑھانے کے بعد اسے دین کی ابتدائی ضروری تعلیمات کے متعلق بتایا جائے۔ پھر اسے یہ سمجھایا جائے کہ اسلام میں کسی بھی مسلمان کا دوسرا مسلمان کو تنگ کرنا جائز نہیں (خواہ وہ جن ہو یا انسان) اور نہ ہی کسی پر ظلم کرنا جائز ہے اور تمہارا کسی انسان میں رہنا ہی اس پر ظلم ہے۔ اس لیے اس سے نکل جاؤ۔ ایسا کرنے سے یقیناً وہ اس مریض سے نکل جائے گا۔

اور اگر بالفرض وہ نہ نکلے یا اسلام ہی قبول نہ کرے یا وہ بہت زیادہ طاقت کا مالک ہو تو پھر اسے درج بالا قرآنی آیات اور مسنون اذکار پڑھ کر تکلیف پہنچائی جائے ( واضح رہے کہ یہ وظائف پڑھ کے مریض پر پھونک بھی ماری جاسکتی ہے اور پانی پر پھونک مار کر دم والا پانی مریض کو پلا یا بھی جاسکتا ہے)۔ بالآخر وہ تکلیف کی شدت کی وجہ سے مریض سے نکلنے پر مجبور ہو ہی جائے گا۔

### ○ ایک ضروری وضاحت:

بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ جن بہت زیادہ دھوکہ بازاو چالاک ہوتا ہے۔ وہ معانج کو تو نکلنے کا کہہ دیتا ہے لیکن خود انسان کے اندر ہی کہیں چھپ کر بیٹھا رہتا ہے۔ اس لیے جب بھی جن نکلنے کا کہہ تو اس کے بعد مزید تسلی کے لیے اوپر ذکر کردہ وظائف پڑھ کر مریض پر دوبارہ دم کریں، اگر تو جن اس میں موجود ہو گا تو مریض کو پھر کپکی طاری ہو جائے گی اور اس کی حالت بد لئے لگے گی، لیکن اگر نکل چکا ہو گا تو مریض اطمینان میں ہی رہے گا۔

⇒ یہاں یہ بھی یاد رہے کہ چونکہ شہد میں شفارکھی گئی ہے، اسی طرح کلونجی میں بھی فرمان نبوی کے مطابق ہر بیماری کی شفا۔ ہے (سوائے موت کے)۔ اس لیے آسیب زدہ کے علاج کے دوران اسے شہد یا کلونجی استعمال کرنے

کی تلقین کرنا بھی مفید ہے۔

### ○ جن نکلنے کے بعد:

جب جن مریض سے نکل جائے تو معانیج کو چاہیے کہ اس کا میابی پر اترانے یا فخر و تکبر کرنے کی بجائے اللہ تعالیٰ کا شکر دا کرے اور مریض کو چاہیے کہ اپنا عقیدہ درست کرے، ہر شر کیہ کام سے بچے، نماز کی پابندی کرے، ہمیشہ باوضو ہو کر سوئے، سوتے وقت سورۃ الملک، آیت الکرسی اور معوذ تین سورتیں ضرور پڑھے، گھر میں اکثر اوقات سورۃ بقرہ کی تلاوت کرتا رہے، فخش فلموں اور موسیقی سے بہر صورت بچے، عورت ہو تو شرعی پرده کا اہتمام کرے اور سابقہ اور اراق میں بیان کردہ ”جنت سے بچاؤ کی پیشگی احتیاطی مدابیر“ پر عمل کی پوری کوشش کرے۔

### گھریادفتر وغیرہ سے جن بھگانے کا طریقہ

① گھریادفتر وغیرہ میں کثرت کے ساتھ سورۃ بقرہ کی تلاوت کی جائے اور جب تلاوت کرنے والا تھک جائے تو سورۃ بقرہ پر مشتمل کیسٹ چلا دی جائے۔ کیونکہ فرمان نبوی ہے کہ ”جس گھر میں سورۃ بقرہ کی تلاوت کی جاتی ہے شیطان اس گھر سے بھاگ جاتا ہے۔“ (۱) ایک دوسری روایت میں ہے کہ ”اپنے گھروں میں سورۃ بقرہ کی تلاوت کیا کرو کیونکہ شیطان اس گھر میں داخل نہیں ہو سکتا جس میں سورۃ بقرہ کی تلاوت کی جاتی ہے۔“ (۲)

② گھریادفتر وغیرہ کو صاف ستر کھا جائے۔ کیونکہ بالعموم جنات گندگی اور گندی جگہوں کو ہی پسند کرتے ہیں اور انہی مقامات پر بسرا کرتے ہیں۔ اسی لیے اسلام نے صفائی سترائی کی بہت زیادہ ترغیب دلائی ہے۔ قرآن کریم میں نبی کریم ﷺ کو مخاطب کر کے ساری امت کو یہ حکم دیا گیا ہے ﴿وَثِيَابَكَ فَظَهِيرَ﴾ [المدثر: ۴] ”اپنے کپڑوں کو پاک صاف رکھو۔“ اور یہ بھی فرمایا گیا ہے کہ ﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾ [التوبۃ: ۱۰۸] ”اللہ تعالیٰ طہارت حاصل کرنے والوں سے محبت کرتے ہیں۔“ حتیٰ کہ ایک روایت میں تو طہارت کو آدھا ایمان کہا گیا ہے، چنانچہ فرمان نبوی ہے کہ ﴿الْطَّهُورُ شَطْرُ الْإِيمَانِ﴾ ”طہارت نصف ایمان ہے۔“ (۳)

③ گھریادفتر وغیرہ کو خوبصوردار کھا جائے۔ کیونکہ پاک روحیں خوبصور کو پسند کرتی ہیں اور خبیث روحیں (جنات و شیاطین وغیرہ) اسے ناپسند کرتی ہیں۔ جیسا کہ امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ ”خوبصور کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ فرشتے اسے پسند کرتے ہیں اور شیطان اس سے نفرت کرتے ہیں۔ کیونکہ شیطان کی پسندیدہ چیزوں میں سخت بدبودار ہو۔“ (۴) اسی لیے نبی کریم ﷺ خوبصور کو بہت زیادہ پسند فرماتے تھے جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ

(۱) [مسلم (۷۸۰) کتاب صلاة المسافرين وقصرها: باب استحباب صلاة النافلة في بيته، ترمذی (۲۸۷۷)]

(۲) [حسن: السلسلة الصحيحة (۱۵۲۱) صحيح الجامع الصغير (۱۱۷۰) مستدرک حاکم (۵۶۱۱)]

(۳) [مسلم (۲۲۲) کتاب الطهارة: باب فضل الوضوء] (۴) [الطب النبوی (ص: ۴۳۷)]

﴿ حُبَّ إِلَيْهِ مِنْ دُنْيَاكُمُ النِّسَاءُ وَالْطَّيْبُ ﴾ ”تمہاری دنیا کی چیزوں میں عورتیں اور خوبصورتی زیادہ پسند ہے۔“<sup>(۱)</sup> اور ایک روایت میں تو یہ بھی ہے کہ ”جسے خوبصورت (بطور تحفہ) پیش کی جائے وہ اسے واپس نہ کرے کیونکہ یہ عمدہ مہک والی ہے اور اٹھانے میں بھی ہلکی ہے۔“<sup>(۲)</sup>

④ اہل علم نے رہائشی مقامات سے جنات بھگانے کا یہ طریقہ بھی ذکر کیا ہے کہ اولاً گھر سے تمام غیرشرعی اشیاء (جیسے موسیقی کے آلات اور تصاویر وغیرہ) کو زکال دیا جائے۔ پھر گھر کو اچھی طرح صاف سترہ کر کے کسی بڑے برتن میں پانی لے لیا جائے اور اس میں خوبصورتی دی جائے۔ پھر سورہ بقرہ، آیت الکرسی، سورہ فاتحہ، سورۃ الاخلاص اور معوذۃ تین سورتیں پڑھ کے پانی میں پھونک دیا جائے، پھر پانی کو سارے گھر میں بطور خاص گھر کے اطراف اور کنوں میں اچھی طرح چھڑک دیا جائے۔ یقیناً اگر گھر میں جنات ہوں گے تو اس عمل سے بھاگ جائیں گے۔

### جنات سے بچاؤ اور آسیب زدگی کے علاج کے چند غیرشرعی طریقے

\* تعویذ باندھنا، خواہ قرآنی آیات پر ہی مشتمل کیوں نہ ہوں۔ اس حوالے سے کچھ تفصیل پیچھے ”جادو کا علاج“ کے عنوان کے تحت گزر جکی ہے۔

\* کسی عامل کے دم کیے ہوئے کیل گھر کے دروازوں اور کھڑکیوں پر ٹھونکنا۔

\* ہاتھوں میں کڑے، چھٹے اور مخصوص قسم کے پتھروں والی انگوٹھیاں پہننا۔

\* کاہنوں، نجومیوں اور قیافہ شناسوں کے پاس جانا اور ان کی ہربات میں عن تسلیم کرنا۔

\* نام نہاد عاملوں کی منگوائی ہوئی ہر چیز انہیں پہنچانا جیسے حیض آلو دکڑا، سیاہ مرغ، کالا بکرا، لومڑی کے ناخن وغیرہ۔

\* آسیب زدہ کو قرآن پر بٹھا کر منتر پڑھے ہوئے پانی سے غسل کرانا۔ (العياذ بالله)

\* جن کو سلیمان غلیظاً یا جنوں کے سردار یا ملکہ کی قسم دے کر جانے کے لیے کہنا۔

\* دوسرے جنوں اور شیطانوں کی مدد حاصل کر کے آسیب زدہ کا علاج کرنا۔

\* مریض میں موجود جن کو راضی کرنے کی کوشش کرنا اور اس کے لیے اس کے تمام ناجائز وحرام مطالبات اور شرائط بھی پوری کرنا۔

\* آسیب زدہ عورت کا بے پردگی کی حالت میں بغیر کسی محروم کے علاج کرنا۔

### غیرشرعی طریقے اپنانے کا نقصان

① غیرشرعی طریقے اپنانے کا ایک تودینی نقصان ہوتا ہے کہ انسان محرومات کے ارتکاب کی وجہ سے گناہگار ہوتا

(۱) [صحیح: صحيح الجامع الصغیر (۳۱۲۴) بیہقی (۷۸/۷) کنز العمال (۱۸۹۷۵)]

(۲) [مسلم (۲۲۵۳) کتاب الالفاظ من الادب : باب استعمال المسک وانه اطيب الطيب]

رہتا ہے۔ اللہ سے دور اور شیطان کے قریب ہوتا جاتا ہے۔ اس کی عبادت بھی قبول نہیں ہوتی جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ ”جو کسی عراف (قیافہ شناس) کے پاس آیا اور اس سے کچھ پوچھا تو چالیس روز اس کی کوئی نماز قبول نہیں ہوگی۔“<sup>(۱)</sup> اسی طرح نام نہاد عاملوں اور نجمیوں کے پاس جا کر ان کی با تیں مان کروہ کفر کا بھی ارتکاب کر بیٹھتا ہے جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ ”جو شخص کسی قیافہ شناس یا کاہن کے پاس آیا اور اس کی بات کی تصدیق کی تو اس نے محمد ﷺ پر نازل کردہ (تمام) تعلیمات کے ساتھ کفر کر دیا۔“<sup>(۲)</sup>

② دوسرا نقصان دنیوی ہوتا ہے کہ حرام طریقوں سے ایک طرف تو شفا بھی نصیب نہیں ہوتی جیسا کہ صحیح بخاری میں تعلیقاً روایت ہے کہ ﴿إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَجْعَلْ شِفَائَكُمْ فِيمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ﴾ اللہ تعالیٰ نے ایسی چیز میں تمہاری شفا نہیں رکھی جسے اس نے تم پر حرام کیا ہے۔<sup>(۳)</sup> اور دوسری طرف فربی عامل اور شعبدہ باز پسے بھی لوٹتے رہتے ہیں۔ بعض اوقات تو یہ لوگ مریض سے اس کے گھر کے حالات بھی دریافت کر لیتے ہیں اور پھر علاج کے بہانے موقع پا کر گھر کا قیمتی سامان (زیورو غیرہ) لوٹ کر بھی فرار ہو جاتے ہیں۔ اسی طرح بے پر دگی کی حالت میں عورتوں کا علاج کرتے ہوئے بعض اوقات ان کی عصمت سے بھی کھیل جاتے ہیں اور اگر ایسا نہ کریں تو کم از کم انہیں چھونا، مصافحہ کرنا، بغل گیر ہونا، بوس و کنار کرنا اور ان سے اپنے قدم دبوانا معمول کی بات ہے۔ بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ وہ علاج کے بہانے گھر کی سیدھی سادھی عورتوں کو اپنے ساتھ ہی بھگالے جاتے ہیں۔

↳ لہذا دنیا اور دنیوی ہر طرح کے نقصان سے بچنے کے لیے اسلام کی سیدھی اور سچی راہ کو ہی اپنانا چاہیے۔ اور مریض کا علاج صرف اور صرف شرعی طریقے کے مطابق ہی کرانا چاہیے۔ یقیناً دین اسلام پورے کا پورا مصلحت پر مبنی ہے یعنی اسلام کا ہر حکم انسانوں کی دنیوی و آخری بھلائی کے لیے ہے اور انہیں نقصان سے بچانے اور فائدہ پہنچانے کا ذریعہ ہے۔ یہی مصلحت کا مفہوم ہے۔ چنانچہ امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ ”شريعت کی بنیاد، دنیا و آخرت میں حکمتوں اور بندوں کی مصلحتوں پر ہے... ہر وہ مسئلہ جو مصلحت سے نکل کر خرابی و نقصان کی طرف چلا جائے یا حکمت سے نکل کر بے کار چیزوں میں شامل ہو جائے، اس کا شریعت سے کوئی تعلق نہیں۔“<sup>(۴)</sup>

(۱) [مسلم: کتاب السلام، صحيح الترغیب (۳۰۴۶) ص ۴۰] [صحیح الجامع الصغیر (۵۹۴۰)]

(۲) [صحیح: صحیح الجامع الصغیر (۵۹۳۹) ابو داود (۳۹۰۴) ابن ماجہ (۶۳۹) ترمذی (۱۳۵)]

(۳) [بخاری: کتاب الاشربة: باب شراب الحلوا والعسل]

(۴) [اعلام المؤمن (۳۱۳)]

## باب حقيقة العين و علاجه نظر بد کی حقیقت اور اس کے علاج کا بیان

### نظر بد کا مفہوم

#### لغوی مفہوم

عربی میں نظر لگنے کے لیے **الْعَيْن** کا لفظ استعمال ہوتا ہے (اس کا معنی آنکھ بھی ہوتا ہے اور) یہ لفظ باب عَانَ يَعْيَنُ (بروزن ضرب) سے مصدر بھی ہے۔ نظر لگنے والے کو عائن کہتے ہیں اور جسے نظر لگتی ہے اسے معین کہتے ہیں۔

#### اصطلاحی مفہوم

(امام ابن اثیر رضی اللہ عنہ) نظر لگنے کا مفہوم یہ ہے کہ جب کسی کا شمن یا حسد اسے نظر بھر کے دیکھتا ہے تو اس میں (اس کی نظر) اثر کر جاتی ہے جس سے وہ شخص (جسے دیکھا گیا ہے) بیمار ہو جاتا ہے۔<sup>(۱)</sup>

(حافظ ابن حجر رضی اللہ عنہ) نظر بد کی حقیقت یہ ہے کہ کوئی خبیث طبیعت کا انسان کسی شخص پر اپنی حسد بھری نگاہ والے اور اس سے اسے نقصان پہنچ جائے۔<sup>(۲)</sup>

(ابن قیم رضی اللہ عنہ) نظر بد ایک تیر کی مانند ہے جو حسد کرنے والے یا نظر لگانے والے کی طرف سے نکلتا ہے اور جسے دیکھا گیا ہے اس کے جسم میں جا کر لگتا ہے۔ بعض اوقات یہ تیر خطا بھی ہو جاتا ہے۔ جسے نظر لگائی گئی ہے اگر وہ غیر مسلم ہو تو اسے یہ تیر ضرور نقصان پہنچاتا ہے اور اگر مسلمان ہو جو متqi و پرہیزگار، مسنون اذکار کا پابند اور ہر قسم کے شرعی عیب سے پاک ہو تو اسے یہ تیر نقصان نہیں پہنچاتا بلکہ بعض اوقات تو یہ تیر پھینکنے والے پر واپس بھی لوٹ جاتا ہے۔<sup>(۳)</sup>

(شیخ صالح الفوزان) نظر کا لگنا بعض لوگوں میں موجود حسد کی وجہ سے ہوتا ہے، جب وہ چیزوں کو دیکھتے ہیں تو ان کی نظر کے اثر سے انہیں نقصان پہنچتا ہے کیونکہ ان کی نظر زہر آسود ہوتی ہے اور یہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی قدرت اور اس کے عجائب میں سے ہے کہ وہ بعض نظروں کو زہریلی بنادیتا ہے، جب ایسی نظر سے دیکھنے والا کسی شخص، جانور یا کسی بھی چیز کو دیکھتا ہے تو اسے اللہ کے حکم سے نقصان پہنچتا ہے۔<sup>(۴)</sup>

#### حسد اور نظر بد میں فرق

① ((فَكُلُّ عَائِنٍ حَاسِدٌ وَلَيْسَ كُلُّ حَاسِدٍ عَائِنًا ... )) ہر نظر لگانے والا شخص حسد ہوتا ہے اور ہر

(۱) [النهاية في غريب الحديث (۶۲۵/۲)] (۲) [فتح الباري (۲۰۰/۱۰)]

(۳) [زاد المعاد لابن القیم (۷۱۶/۴)] (۴) [اعانة المستفید شرح کتاب التوحید (۸۴۱/۱)]

حاسد نظر لگانے والا نہیں ہوتا۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ نے سورۃ الفلق میں حاسد کے شر سے پناہ طلب کرنے کا حکم دیا ہے، سو کوئی بھی مسلمان جب حاسد سے پناہ طلب کرے گا تو اس میں نظر لگانے والا انسان بھی خود بخود آجائے گا اور یہ قرآن مجید کی بلا غلت، شمولیت اور جامعیت ہے۔

② حسد، بغض اور کینے کی وجہ سے ہوتا ہے اور اس میں یہ خواہش پائی جاتی ہے کہ جو نعمت دوسرے انسان کو ملی ہوئی ہے وہ اس سے چھمن جائے اور حاسد کو مل جائے، جبکہ نظر بد کا سبب حیرت، پسندیدگی اور کسی چیز کو بڑا سمجھنا ہوتا ہے۔ خلاصہ یہ کہ دونوں کی تاثیر ایک ہوتی ہے اور سبب الگ الگ ہوتا ہے۔

③ حاسد کسی متوقع کام کے متعلق حسد کر سکتا ہے جبکہ نظر لگانے والا کسی موجود چیز کو ہی نظر لگا سکتا ہے۔

④ انسان اپنے آپ سے حسد نہیں کر سکتا، البتہ اپنے آپ کو نظر بد لگا سکتا ہے۔

⑤ حسد صرف کینہ پرور انسان ہی کرتا ہے، جبکہ نظر ایک نیک آدمی کی بھی لگ سکتی ہے جبکہ وہ کسی چیز پر حیرت کا اظہار کرے اور اس میں نعمت کے چھمن جانے کا ارادہ شامل نہ ہو، جیسا کہ عامر بن ربعہ رضی اللہ عنہ کی نظر سہل بن حنیف رضی اللہ عنہ کو لگ گئی تھی، حالانکہ عامر بدری صحابی تھے۔<sup>(۱)</sup>

### نظر بد کا وجود

### آیات قرآنیہ کی روشنی میں نظر بد کا اثبات

(۱) حضرت یعقوب علیہ السلام نے جب اپنے بیٹوں کو غلمہ لینے کے لیے مصر کی جانب روانہ فرمایا تو یہ نصیحت فرمائی:

﴿يَبْنِي لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبْوَابٍ مُّتَفَرِّقَةٍ ۝ وَمَا أَغْنَى عَنْكُمْ مِّنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ ۝ عَلَيْهِ تَوْكِيدٌ ۝ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾ [یوسف: ۶۷]

”اے میرے بیٹو! (شہر میں) ایک دروازے سے مت داخل ہونا بلکہ مختلف دروازوں سے داخل ہونا میں اللہ کی طرف سے آنے والی کسی چیز کو تم سے ٹال نہیں سکتا۔ حکم صرف اللہ کا ہی چلتا ہے۔ میرا کامل بھروسہ اسی پر ہے اور ہر ایک بھروسہ کرنے والے کو اسی پر بھروسہ کرنا چاہیے۔“

اس آیت کی تفسیر میں امام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ، رقطان رحمۃ اللہ علیہ، محمد بن کعب، مجاهد، ضحاک، قادہ، سدی اور دیگر کئی ایک ائمہ تفسیر بیشتر نے لکھا ہے کہ آپ (علیہ السلام) کا یہ اقدام انہیں نظر بد سے بچانے کے لیے

(۱) [ماخوذ از، حادو کا علاج، اردو ترجمہ ”الصارم البtar فی التصدی علی السحرة الاشرار“ (ص: ۱۶۷)]

مزید دیکھئے: زاد المعاد لابن القیم (۱۶۷/۴) بدائع الفوائد لابن القیم (۴۵۸/۲) الطب النبوی لابن القیم (ص: ۱۴۵) تفسیر محسن التاویل للقاسمی (تحت سورۃ یوسف: آیت ۶۸) فتاوی اللجنۃ الدائمة للبحوث الاسلامیة والافتاء (۲۷۱/۱)]

تھا۔ اس وجہ سے کہ وہ سب کے سب بہت خوبصورت، تند رست و تو انا اور جواناں رعناتھے۔ آپ نے خدشہ محسوس کیا کہ کہیں لوگ انہیں نظر ہی نہ لگادیں کیونکہ نظر برحق ہے۔ نظر بد تو شہسوار کو گھوڑے سے نیچے گرا دیتی ہے۔<sup>(۱)</sup>

امام بغوی رض نے فرمایا ہے کہ حضرت یعقوب ع اس بات سے خائف ہو گئے تھے کہ کہیں ان کے بیٹوں کو نظر بد نہ لگ جائے کیونکہ انہیں خوبصورتی، قوت و طاقت اور طویل قد و قامت عطا کی گئی تھی۔<sup>(۲)</sup>

(2) ﴿وَإِن يَكُادُ الظِّنُونَ كُفُرٌ وَالْيُزُولُونَ بِأَبْصَارِهِمْ لَهَا سِمِعُوا الْذِكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ وَمَا هُوَ إِلَّا ذُكْرٌ لِلْعَلَمِينَ﴾ [القلم : ۵۱-۵۲]<sup>(۳)</sup> اور قریب ہے کہ کافر اپنی تیز نگاہوں سے آپ کو پھسلا دیں، جب کبھی قرآن سنتے ہیں اور کہہ دیتے ہیں یہ تو ضرور دیوانہ ہے۔ درحقیقت یہ (قرآن) تو تمام جہان والوں کے لیے سراسر نصیحت ہی ہے۔

امام ابن کثیر رض اس آیت کے متعلق فرماتے ہیں کہ ”مراد یہ ہے کہ اگر تیرے لیے اللہ کی طرف سے حفاظت اور بچاؤ نہ ہوتا تو یہ کفار تھے اپنی آنکھوں سے گھور گھور کر نظر ہی لگادیتے اور یہ اس بات کی دلیل ہے کہ نظر بد کا لگ جانا اور اللہ کے حکم سے اس کی تاثیر ہونا برحق ہے۔<sup>(۴)</sup>

اس آیت کی تفسیر میں شیخ عبد الرحمن بن ناصر سعدی رض فرماتے ہیں کہ ”آپ کے دشمنوں کی بڑی خواہش تھی کہ وہ آپ کو غصے کی نظر سے گھور کر دیکھیں، حسد، کینہ اور غیظ و غصب کی بنابر آپ کو نظر لگادیں۔ یہی اذیت فعلی میں ان کی انتہائے قدرت اور اللہ تعالیٰ آپ کا حافظ و ناصر تھا۔<sup>(۵)</sup>

(3) ﴿وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ﴾ [الفلق : ۵] ”اور (میں پناہ مانگتا ہوں) حسد کرنے والے کی برائی سے جب وہ حسد کرے۔“

اس آیت میں حاسد سے پناہ مانگی گئی ہے اور اسی میں نظر لگانے والے سے پناہ بھی شامل ہے کیونکہ ہر نظر لگانے والا حاسد ہی ہوتا ہے۔

### احادیث نبویہ کی روشنی میں نظر بد کا اثبات

(1) حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا ﴿الْعَيْنُ حَقٌ﴾ ”نظر بد لگنا حق ہے۔“ صحیح مسلم کی روایت میں یہ لفظ ہیں ﴿الْعَيْنُ حَقٌ، وَلَوْ كَانَ شَيْءٌ سَابَقَ الْقَدْرَ، سَبَقَتُهُ الْعَيْنُ﴾ ”نظر بد لگ جانا برحق ہے اور اگر کوئی چیز تقدیر پر غالب آتی تو وہ نظر ہوتی۔<sup>(۶)</sup>

(۱) [تفسیر ابن کثیر (۳۷۴/۳)]

(۲) [معالم التنزیل (۲۵۸۱۴)]

(۳) [تفسیر ابن کثیر (۴۰۴/۶)]

(۴) [تيسیر الكریم الرحمن (۲۸۲۶/۳)]

(۵) [بخاری (۵۷۴۰) کتاب الطب : باب العین حق، مسلم (۲۱۸۸) ترمذی (۲۰۶۲) ابن حبان (۶۱۰۷)]

(2) حضرت ابوذر رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿إِنَّ الْعَيْنَ لَتُولَعُ بِالرِّجْلِ بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى حَتَّى يَصْعَدَ حَالَقَا ثُمَّ يَتَرَدَّى مِنْهُ﴾ " بلاشبہ نظر بدان ان پر اللہ کے حکم سے اثر انداز ہوتی ہے حتیٰ کہ اگر وہ کسی اوپھی جگہ پر ہو تو وہ نظر بد کی وجہ سے نیچے گر سکتا ہے۔"<sup>(۱)</sup>

(3) حضرت جابر رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿أَكْثَرُ مَنْ يَمُوتُ مِنْ أُمَّتِي بَعْدَ قَضَاءِ اللَّهِ وَقَدْرِهِ بِالْعَيْنِ﴾ " میری امت میں قضاوت قدریہ الہی کے بعد سب سے زیادہ اموات نظر بد کی وجہ سے ہوں گی۔"<sup>(۲)</sup>

(4) فرمان نبوی ہے کہ ﴿اسْتَعِذُوا بِاللَّهِ مِنَ الْعَيْنِ فَإِنَّ الْعَيْنَ حَقٌ﴾ " نظر بد سے اللہ کی پناہ مانگا کرو کیونکہ نظر لگ جانا بحق ہے۔"<sup>(۳)</sup>

(5) حضرت ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿الْعَيْنُ حَقٌ تَسْتَرِيلُ الْحَالِقَ﴾ " نظر بد بحق ہے اور یہ انسان کو اونچے مقام سے گرا بھی سکتی ہے۔"<sup>(۴)</sup>

(6) حضرت عائشہ رض بیان کرتی ہیں کہ ﴿أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ أَمْرَهَا أَنْ تَسْتَرُّقَيَ مِنَ الْعَيْنِ﴾ " رسول اللہ ﷺ نے انہیں نظر بد کی وجہ سے دم کرنے کا حکم دیا۔"<sup>(۵)</sup>

(7) ایک روایت میں ہے کہ حضرت اسماعیل رض نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا ﴿أَنَّ بَنِي جَعْفَرَ تُصِيبُهِمُ الْعَيْنُ أَفَأَسْتَرُّقَيْ لَهُمْ؟ قَالَ نَعَمْ، فَلَوْ كَانَ شَيْءٌ يُسْبِقُ الْقَدْرَ لَسَبَقَتِهُ الْعَيْنُ﴾ " بنو جعفر کو نظر لگ گئی ہے کیا میں انہیں دم کروں؟ آپ ﷺ نے فرمایا ہاں! اور اگر کوئی چیز تقدیر سے سبقت لے جانے والی ہوتی تو وہ نظر بد ہوتی۔"<sup>(۶)</sup>

(8) فرمان نبوی ہے کہ ﴿الْعَيْنُ تُدْخِلُ الرَّجُلَ الْقَبْرَ وَ الْجَمَلَ الْقِدْرَ﴾ " نظر بد آدمی کو قبر میں اور اونٹ کو ہندیا میں داخل کر دیتی ہے (یعنی دونوں کو موت تک بھی پہنچا دیتی ہے)۔"<sup>(۷)</sup>

(۱) [صحیح : صحیح الجامع الصغیر (۱۶۸۱) الصحیحة (۸۸۹)]

(۲) [حسن : صحیح الجامع الصغیر (۱۲۰۶) الصحیحة (۷۴۷)]

(۳) [صحیح : صحیح الجامع الصغیر (۹۳۸) السلسلة الصحيحة (۷۲۷)]

(۴) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۱۲۵۰) مسند احمد (۲۸۱۴) شیخ شعیب ارناووٹ نے اسے حسن لغیرہ کہا ہے۔ [الموسوعة الحدیثیة (۲۴۷۷)]

(۵) [بخاری (۵۷۳۸) مسلم (۲۱۹۵) ابن ماجہ (۳۵۱۲) مسند احمد (۶۳۶) بغوی (۳۲۴۲)]

(۶) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۱۲۵۲) ابن ماجہ (۳۵۱۰) ترمذی (۲۰۵۹) مسند احمد (۴۳۸۱۶)]

(۷) [حسن : السلسلة الصحيحة (۱۲۴۹) ابو نعیم فی الحلبة (۹۰۱۷)]

(۹) حضرت ام سلمہؓ سے مروی روایت میں ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ان کے گھر میں ایک لڑکی دیکھی جس کے چہرے پر (نظر بد کی وجہ سے) سیاہ رہبے پڑے ہوئے تھے۔ آپ ﷺ نے فرمایا ﴿اَسْتَرُّ قُوَّالَهَا فَإِنَّ بِهَا النَّظَرَةَ﴾ ”اس پر دم کرو کیونکہ اسے نظر بد لگ گئی ہے۔“<sup>(۱)</sup>

(۱۰) حضرت انس بن مالکؓ کا بیان ہے کہ ﴿رَخَصَ رَسُولُ اللَّهِ مَكْلُوْلٌ فِي الرُّقْيَةِ مِنَ الْعَيْنِ ...﴾ ”رسول اللہ ﷺ نے نظر بد کی وجہ سے دم کرنے کی اجازت دی ہے۔“<sup>(۲)</sup>

### اہل علم کے اقوال و فتاویٰ کی روشنی میں نظر بد کا اثبات

(ابن کثیر رضی اللہ عنہ) اللہ کے حکم سے نظر بد کا لگنا اور اس کی تاثیر برحق ہے۔<sup>(۳)</sup>

(ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ) کچھ کم علم رکھنے والے لوگ نظر بد کو موت قرار نہیں دیتے بلکہ اسے محض توہم پرستی سے تعبیر کرتے ہیں اور اس کی حقیقت کو تسلیم نہیں کرتے حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ ایسی سوچ رکھنے والے لوگ جاہل ہیں اور روحون کی تاثیر اور صفات سے واقف نہیں، نیز ان کی عقولوں پر پردہ پڑا ہوا ہے۔ اور دوسری طرف ہرامت اور قوم کے عقائد لوگ اختلافِ مذاہب کے باوجود نظر بد کا انکار نہیں کرتے۔<sup>(۴)</sup>

(امام رازی رضی اللہ عنہ) نظر بد کے برحق ہونے کی کئی وجہوں ہیں۔ ایک وجہ تو یہ ہے کہ بہت سے متقدم مفسرین نے اس آیت (یوسف: ۲۷) سے یہی مراد لیا ہے اور دوسری وجہ یہ کہ نبی کریم ﷺ حضرت حسن و حسینؑ کو نظر بد سے بچاؤ کا دم کیا کرتے تھے اور فرمایا کرتے تھے کہ اسی طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام حضرت اسماعیل و اسحاق علیہما السلام کو بھی دم کیا کرتے تھے۔<sup>(۵)</sup>

(علامہ ابوی رضی اللہ عنہ) نظر بد کے اثبات میں کوئی شبہ نہیں۔<sup>(۶)</sup>

(شوکانی رضی اللہ عنہ) صحیح احادیث سے ثابت ہے کہ نظر بد برحق ہے اور عہد نبوی میں لوگوں کی ایک جماعت پر اس کا اثر ہوا تھا اور ان میں خود رسول اللہ ﷺ بھی شامل ہیں۔ شریعت کی ان نصوص کے باوجود اس کا انکار کرنے والوں پر بہت ہی تعجب ہے۔<sup>(۷)</sup>

(مازری رضی اللہ عنہ) حدیث کے ظاہر کو پیش نظر رکھتے ہوئے جمہور علماء نے یہی رائے اختیار کی ہے کہ نظر بد برحق ہے، البتہ چند بدعتی گروہ اس کا انکار کرتے ہیں۔<sup>(۸)</sup>

(۱) [بخاری (۵۷۳۹) کتاب الطب : باب رقیۃ العین ، مسلم (۲۱۹۷) تحفة الأشراف (۱۸۲۶۶)]

(۲) [مسلم (۲۱۹۶) کتاب السلام : باب استحباب الرقیۃ من العین والحمدة والنظرة ، ترمذی (۲۰۵۶)]

(۳) [تفسیر ابن کثیر (۴۱۰/۱۰)]

(۴) [زاد المعاد (۱۶۵/۴)]

(۵) [تفسیر رازی (تحت سورۃ یوسف : آیت نمبر ۶۷)]

(۶) [تفسیر روح المعانی (۱۸۱۳)]

(۷) [تفسیر فتح القدير (۵۲۱۴)]

(۸) [کما فی تفسیر الحازن (۲۹۸/۳)]

(ابن العربي) توحید پرست لوگوں کے درمیان اس بات میں کوئی اختلاف نہیں کہ نظر بد برحق ہے۔<sup>(۱)</sup>

(علامہ عبد الرحمن مبارکپوری) نظر بد کے ذریعے کسی چیز کو نقصان پہنچ جانا ثابت اور موجود ہے۔<sup>(۲)</sup>

(شیخ ابن عثیمین) ہم نے مشاہدہ کیا ہے کہ نظر بد برحق اور ثابت ہے، شرعی طور پر بھی اور حسی طور پر بھی۔<sup>(۳)</sup>

(سعودی مستقل فتویٰ کمیٹی) حاسد کی نظر کی تاثیر محسوسہ میں واقع اور معروف ہے لیکن یہ اللہ کے حکم اور اس کی مرضی سے ہی مؤثر ہوتی ہے۔<sup>(۴)</sup>

(شیخ عبدالمحسن العباد) حاسد کی نظر سے کوئی نقصان پہنچ جانا برحق ہے اور اس کی نظر سے نظر زدہ کو جو نقصان پہنچتا ہے وہ (در اصل) اللہ کے فیصلے اور تقدیر کی وجہ سے ہی ہوتا ہے اور جو کچھ بھی ہوتا ہے اللہ کے فیصلے اور تقدیر کے مطابق ہی ہوتا ہے، جو اللہ چاہتا ہے ہوتا ہے اور جو اللہ نہیں چاہتا نہیں ہوتا۔ ( واضح رہے کہ) بعض اوقات نظر بد ہلاکت اور موت تک بھی پہنچادیتی ہے۔<sup>(۵)</sup>

(شیخ صالح الفوزان) نظر بد برحق ہے جیسا کہ حدیث میں ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کی عجیب کارگیری ہے کہ وہ کچھ لوگوں کی نظر میں یہ چیز رکھ دیتا ہے کہ وہ جس پر پڑتی ہے اسے نقصان پہنچاتی ہے۔<sup>(۶)</sup>

کوئی وزارت اوقات کے شائع کردہ موسوعہ فقهیہ میں ہے کہ جمہور علماء کا موقف یہ ہے کہ نظر بد کا لگ جانا ثابت اور موجود ہے اور نفوس میں اس کی تاثیر ہوتی ہے۔ اور نظر بد مال، انسان اور حیوانات کو نقصان پہنچا سکتی ہے۔<sup>(۷)</sup>

### کسی نیک اور محبت کرنے والے کی نظر بد بھی لگ سکتی ہے

جیسا کہ صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ عامر بن ربیعہ رضی اللہ عنہ کی نظر سہل بن حنیف رضی اللہ عنہ کو لگ گئی تھی، حالانکہ عامر بدری صحابی تھے (مکمل حدیث آئندہ عنوان ”نظر بد کا علاج“، کے تحت ملاحظہ فرمائیے)۔

اسی طرح حاسد اور کینہ پرور کے علاوہ بعض اوقات بہت زیادہ محبت کرنے والے، قریبی رشتہ دار تھی کہ والدین کی نظر بھی لگ جاتی ہے۔ اس لیے اسلامی تعلیمات یہ ہیں کہ جب بھی کوئی بہت خوبصورت، پیار اور پسندیدہ لگتے تو اسے برکت کی دعا دی جائے۔ جیسے ”بَارَكَ اللَّهُ لَكَ“ یا ”مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ“ وغیرہ۔ اور اگر ایسے کوئی الفاظ یاد نہ ہوں تو اپنی زبان میں ہی اسے برکت کی دعا دے دینی چاہیے۔

(۱) [احکام القرآن لابن العربي (۱۸۵/۶)] (۲) [تحفة الاحدودی شرح جامع ترمذی (۶۰/۱۵)]

(۳) [فتاویٰ اسلامیہ (۴/۶۳۴)] (۴) [فتاویٰ اللجنة الدائمة (۱۱/۲۷۰)]

(۵) [شرح سنن ابی داود (۲۰/۲۰)] (۶) [المتفقى من فتاوى الفوزان (۱۱۴)]

(۷) [الموسوعة الفقهية الكويتية (۱۲/۳۰)]

## جنت کی نظر بد بھی انسان کو لگ سکتی ہے

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ﴿كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَتَعَوَّذُ مِنَ الْجَنِّ وَعَيْنُ الْإِنْسَانِ حَتَّى نَزَلَتِ الْمُعَوذَاتَانِ فَلِمَّا نَزَلَتْ أَخَذَ بِهِمَا وَتَرَكَ مَا سِوَاهُمَا﴾ ”رسول اللہ علیہ السلام جنات اور انسانوں کی نظر بد سے پناہ مانگا کرتے تھے یہاں تک کہ ”معوذ تین سورتیں“ نازل ہوئیں، پس جب وہ نازل ہوئیں تو آپ نے انہیں پڑھنا شروع کر دیا اور ان کے علاوہ تمام دموم کو چھوڑ دیا۔<sup>(۱)</sup> (ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ) نظر بد کی دو قسمیں ہیں۔ ایک نظر بد وہ ہوتی ہے جو انسان سے لگے اور دوسرا وہ ہوتی ہے جو جن سے لگے۔<sup>(۲)</sup>

## کسی کافر کی نظر بد بھی لگ سکتی ہے

کافر کی نظر بد بھی لگ سکتی ہے جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ”او قریب ہے کہ کافر اپنی تیز نگاہوں سے آپ کو پھسادیں۔“<sup>(۳)</sup> یہاں کافروں کی تیز نگاہوں سے مراد ان کی نظر بد ہی ہے جیسا کہ امام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے وضاحت فرمائی ہے۔<sup>(۴)</sup> علاوہ ازیں نبی ﷺ کے اس فرمان ”نظر بد بر حق ہے“ کے عموم میں کافر کی نظر بد بھی شامل ہے۔

## کافر کو بھی نظر بد لگ سکتی ہے

(شیخ ابن جبرین رحمۃ اللہ علیہ) کافر بھی دوسرے انسانوں کی طرح ہی ہے، اسے بھی نظر بد لگ سکتی ہے، یقیناً نظر بد بر حق ہے۔<sup>(۵)</sup>

## نَفْرِيدُ سَعَيْدٍ بِچَوَافِيْ كَيْ اِحْتِيَاطُ تَدَابِيرٍ

### دوسروں کو اپنی نظر بد سے بچانے کی مدد ابیر

#### ○ برکت کی دعا دینا:

(۱) ایک مرتبہ ایک صحابی کی دوسرے صحابی کو نظر لگ گئی تو نبی کریم ﷺ نے نظر گانے والے کو کہا ہے ”هَلَا إِذَا رَأَيْتَ مَا يُعْجِبُكَ بَرَّكْتَ“ ”جب تو نے ایسی چیز کو دیکھا جو تجھے اچھی لگی تو تم نے اس کے حق میں برکت کی دعا کیوں نہ کی۔“<sup>(۶)</sup>

(۱) [صحيح : هداية الرواة (۲۸۲۱۴) ترمذی (۲۰۵۸) كتاب الطب : باب ما جاء في الرقيقة بالمعوذتين]

(۲) [زاد المعاد لابن القیم (۱۴۹۱۴)]

(۳) [القلم : ۵۱-۵۲]

(۴) [تفسیر ابن کثیر (۴۰۴/۶)]

(۵) [فتاویٰ اسلامیہ (۶۳۵/۴)]

(۶) [صحيح : هداية الرواة (۲۸۲۱۴)، (۴۴۸۷) صحيح ابن ماجہ (۲۸۲۸) احمد (۴۸۶/۳)]

(۲) ایک دوسری روایت میں یہ لفظ ہے کہ ﴿إِذَا رَأَى أَحَدُكُمْ مِنْ أَخِيهِ وَمِنْ نَفْسِهِ وَمَالِهِ مَا يُعْجِبُهُ فَلْيُبَرِّكْهُ فِإِنَّ الْعَيْنَ حَقٌ﴾ ”جب تم میں سے کوئی اپنے بھائی کو یا اس کے نفس اور مال میں سے کوئی ایسی چیز دیکھے جو اسے اچھی لگے تو اسے برکت کی دعا دے کیونکہ نظر بد بحق ہے۔<sup>(۱)</sup>

معلوم ہوا کہ دوسروں کو اپنی نظر بد سے بچانے کے لیے ہر اچھی لگنے والی چیز کے حق میں برکت کی الحما کر دینی چاہیے۔ برکت کی دعا ان الفاظ میں دی جاسکتی ہے ﴿بَارَكَ اللَّهُ لَكَ﴾ اور یہ الفاظ بھی استعمال کیے جاسکتے ہیں ﴿تَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ﴾ (جیسا کہ موسوعہ فقهیہ میں ہے<sup>(۲)</sup>)۔ شادی شدہ جوڑے کو دیکھ کر بھی انہیں ان الفاظ ﴿بَارَكَ اللَّهُ لَكَ وَبَارَكَ عَلَيْكَ وَجَمِيعَ بَيْتَكُمَا فِي خَيْرٍ﴾ میں برکت کی دعا دینا مستحب ہے کیونکہ شادی کے وقت وہ دونوں بہت خوبصورت بنے ہوتے ہیں اور خدا شہ ہوتا ہے کہ کہیں انہیں نظر بد نہ لگ جائے۔ بہر حال اگر برکت کی دعا دینے کے ایسے کوئی الفاظ یاد نہ ہوں تو اپنی مقامی زبان میں ہی برکت کی دعا دے دینی چاہیے کہ اللہ تجھے برکت دے، مزید نوازے وغیرہ وغیرہ۔

### ○ ماشاء الله کہنا:

قرآن کریم کی سورہ کہف میں دو آدمیوں کا قصہ مذکور ہے۔ ان میں سے ایک کے پاس دو باغ تھے جن میں بہت زیادہ پھلدار درخت تھے مگر وہ خود ناشکرا تھا۔ دوسرا شخص اسے نصیحت کیا کرتا تھا کہ تکبر نہ کیا کر اور اپنے باغات دیکھ کر یہ کلمات کہا کر ﴿مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ﴾۔ لیکن اس نے اپنی تکبرانہ روشن جاری رکھی تو اللہ تعالیٰ نے اس پر عذاب نازل کر دیا اور اس کے باغ ہلاک کر دیئے۔<sup>(۳)</sup>

امام زرقانی رحمۃ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان ﴿لَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ﴾ ”تو نے اپنے باغ میں جاتے وقت یہ الفاظ کیوں نہ کہے مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ“ کے متعلق فرماتے ہیں کہ اس میں یہ اشارہ موجود ہے کہ ہر اچھی لگنے والی چیز کو دیکھ کر یہ ذکر کرنا چاہیے۔ امام ابن العربي رحمۃ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ امام مالک رحمۃ اللہ تعالیٰ نے اپنے گھر میں داخل ہونے والے ہر شخص کے لیے بھی اس ذکر کو مستحب قرار دیا ہے۔<sup>(۴)</sup>

امام ابن کثیر رحمۃ اللہ تعالیٰ نے آیت کے ان الفاظ ﴿لَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ﴾ کے متعلق نقل فرمایا ہے کہ اسی واقعہ کو پیش نظر رکھتے ہوئے بعض ائمہ سلف نے یہ بات کہی ہے کہ جس کسی کو بھی اپنی حالت، مال یا اولاد اچھی لگے تو وہ یہ الفاظ کہے ﴿مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ﴾۔ یہ دعا اسی آیت سے

(۱) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۲۵۷۲) مسند احمد (۴۴۷۱۳) مستدرک حاکم (۲۱۵۱۴)]

(۲) [الموسوعة الفقهية الكويتية (۳۱۱۳) [۴۴ - ۳۲]]

(۳) [شرح الزرقانی علی مؤطرا الامام مالک (۴۰۲۱۴)]

ما خوذ ہے۔<sup>(۱)</sup>

درج بالا تفصیل سے معلوم ہوا کہ ہر اچھی لگنے والی چیز کو دیکھ کر ”ماشاء اللہ“ کہہ دینا چاہیے۔ یہ الفاظ جہاں ایک طرف اللہ کا شکر ادا کرنے کا ذریعہ ہیں وہاں دوسروں کو نقصان سے بچانے کا بھی بہترین سبب ہیں۔

### ○ حسد نہ کرنا:

کیونکہ جس سے آپ حسر کھتے ہیں اسے آپ کی نظر بدگ سکتی ہے کیونکہ ہر نظر بدگانے والا حسد ہی ہوتا ہے (جیسا کہ پچھے بھی اس کی وضاحت کی جا چکی ہے)۔ اسی لیے کتاب و سنت میں حسد سے منع کیا گیا ہے۔ قرآن میں حسد کے شر سے پناہ مانگنے کی تلقین کی گئی ہے۔<sup>(۲)</sup> جبکہ حدیث میں ہے کہ ﴿لَا تَحَاسَدُوا﴾ ”ایک دوسرے سے حسد مت رکھو۔“<sup>(۳)</sup> اور ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ ”کسی بھی مومن بندے کے دل میں ایمان اور حسد اکٹھنے نہیں ہو سکتے۔“<sup>(۴)</sup>

خود کو دوسروں کی نظر بد سے بچانے کی تدابیر

### ○ اللہ سے اپنے لیے برکت کی دعا کرتے رہنا:

اہل علم کا کہنا ہے کہ خود کو نظر بد سے بچانے کے لیے اللہ تعالیٰ سے برکت کی دعا کرتے رہنا بھی مفید ہے، اسی طرح نعمتوں پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرنا اور ماشاء اللہ وغیرہ جیسے کلمات پڑھتے رہنا بھی نظر بد سے بچاؤ کا بہترین ذریعہ ہے۔ ایسے چند کلمات حسب ذیل ہیں:

\* ﴿أَللَّهُمَّ بارِكْ لَنَا فِيهِ وَزِدْنَا مِنْهُ﴾ ”اے اللہ! ہمیں اس چیز میں برکت عطا فرم اور مزید عطا کر۔“ \* ﴿أَللَّهُمَّ بارِكْ لَنَا فِيمَا رَزَقْنَا﴾ ”اے اللہ! ہمارے لیے اس چیز میں برکت عطا فرم اجوتو نے ہمیں عطا فرمائی ہے۔“ \*

\* ﴿لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ﴾ ”نہ کسی شر سے بچنے کی طاقت ہے اور نہ ہی نیکی کرنے کی طاقت ہے مگر صرف اللہ بزرگ و برتر کی توفیق سے ہی۔“ \*

\* ﴿مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ﴾ ”جو اللہ چاہے اور اللہ کی توفیق کے بغیر کچھ کرنا ممکن نہیں۔“ \*

### ○ نظر بد لگنے سے اللہ کی پناہ مانگتے رہنا:

(۱) [تفسیر ابن کثیر (۱۵۸/۱۵)] (۲) [الفلق : ۵]

(۳) [مسلم (۲۵۶۴) کتاب البر والصلة والآداب: باب تحريم ظلم المسلمين، ابو داود (۴۸۸۲)]

(۴) [حسن: الترغيب والترهيب بتحقيق محبی الدین دیب (۴۲۵۲) احمد (۳۴۰۱۲) ابن حبان (۴۵۸۷)]

یعنی وہ تمام و طائف کثرت سے پڑھتے رہنا جن میں نظر بد سے اللہ کی پناہ مانگی گئی ہے جیسا کہ ایک روایت میں یہ وظیفہ مذکور ہے کہ ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّةِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ وَّهَامَّةٍ وَّمِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَّامَّةٍ﴾ ”اللہ تعالیٰ کے پورے کلموں کے ذریعے سے ہر شیطان اور زہریلے ہلاک کرنے والے جانور سے اور ہر نظر گانے والی آنکھ سے پناہ مانگتا ہوں۔“<sup>(۱)</sup>

### ○ معاوذین سورتیں پڑھتے رہنا:

حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جنات اور انسانوں کی نظر بد سے پناہ مانگا کرتے تھے یہاں تک کہ ”معاذین سورتیں (الفلق، الناس)، نازل ہوئیں، پس جب وہ نازل ہوئیں تو آپ نے انہیں پڑھنا شروع کر دیا اور ان کے علاوہ تمام دمدوں کو چھوڑ دیا۔“<sup>(۲)</sup>

یہ سورتیں آپ ﷺ سورہ اخلاص کے ساتھ صبح و شام تین تین مرتبہ<sup>(۳)</sup>، ہر نماز کے بعد ایک ایک مرتبہ<sup>(۴)</sup> اور سوتے وقت تین تین مرتبہ پڑھا کرتے تھے۔<sup>(۵)</sup>

### ○ اپنے اہم امور اور خوبیاں مخفی رکھنا:

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نظر بد سے بچاؤ کی ایک مفید تدبیر ان الفاظ میں بتاتے ہیں کہ ((سُتُّرُ مَحَاسِنِ مَنْ يُخَافُ عَلَيْهِ الْعَيْنُ)) ”جسے نظر بد لگ جانے کا خدشہ ہواں کے محاسن اور خوبیاں چھپا کر رکھنا۔“<sup>(۶)</sup>

لہذا یہ تدبیر بھی مناسب ہے کہ آپ اپنی خوبیوں کو دوسروں سے چھپا کر ہی رکھیں اور اپنے اہم کاموں کے متعلق بھی تب تک دوسروں کو مت بتائیں جب تک وہ مکمل نہ ہو جائیں، خواہ کوئی آپ کا رشتہ دار ہی کیوں نہ ہو۔ کیونکہ بلاشبہ رشتہ داروں میں حسد کرنے والے بھی ہوتے ہیں اور حاسد کی نظر بد لگ سکتی ہے۔

### ○ نظر بد لگانے والے سے دور رہنا:

(شیخ ابن شیمین رحمۃ اللہ علیہ) حفظہ ما تقدم کے تحت نظر لگانے والے سے بھی بچ کر رہنا چاہیے۔<sup>(۷)</sup>

موسوعہ فقهیہ میں ہے کہ امام ابن بطال رحمۃ اللہ علیہ نے کچھ علماء کی یہ بات نقل فرمائی ہے کہ جب کسی کے متعلق یہ علم ہو جائے کہ اس کی نظر بد لگ جاتی ہے تو اس سے بچنا چاہیے اور دور رہنا چاہیے۔ اور امام وقت کے لیے

(۱) [بخاری (۳۳۷۱) کتاب أحاديث الأنبياء: باب ابو داود (۴۷۳۷) ترمذی (۲۰۶۰)]

(۲) [صحیح: هدایۃ الرواۃ (۲۸۲۱۴) ترمذی (۲۰۵۸) کتاب الطب: باب ما جاء فی الرقيقة بالمعاذین]

(۳) [صحیح: صحيح الجامع الصغیر (۴۴۰۶) ترمذی (۳۵۷۵) کتاب الدعوات]

(۴) [صحیح: صحيح ابو داود (۱۳۴۸) ترمذی (۲۹۰۳) احمد (۱۵۵۱۴) حاکم (۲۵۳۱)]

(۵) [بخاری (۵۰۱۷) کتاب فضائل القرآن: باب فضل المعاوذات]

(۶) [زاد المعاد (۱۵۹۱۴) [۶۳۴۱]]

(۷) [فتاویٰ اسلامیہ (۶۳۴۱)]

مناسب یہ ہے کہ اسے لوگوں میں داخل ہونے سے روکے بلکہ اسے گھر میں ہی رہنے کی تلقین کرے اور اگر وہ فقیر ہو تو اسے (گھر پر ہی) اس کی ضرورت کے مطابق (کھانے پینے کی اشیاء) مہیا کر دی جائیں۔ کیونکہ اس کا نقصان تھوم اور پیاز کھانے والے سے بھی زیادہ ہے جسے نبی ﷺ نے مسجد میں آنے سے روک دیا تھا تاکہ وہ لوگوں کو اذیت نہ پہنچا سکے۔ اور اس کا نقصان کوڑھ کے مریض سے بھی بڑھ کر ہے جسے عمر ہنفیؓ نے (مجالس میں آنے سے) روک دیا تھا۔ امام نوویؓ نے فرمایا ہے کہ یہی بات صحیح اور متعین ہے۔<sup>(۱)</sup>

### نظر بد سے بچاؤ کے چند غیر شرعی طریقے

\* تعویذ لٹکانا۔

\* بچوں کو سیاہ یہیکہ لگانا۔

\* بچوں کو سیاہ دھاگے یا کڑے وغیرہ پہنانا۔

\* گھر کی کسی دیوار کو تھوڑا سا سیاہ کر لینا۔

\* چھتوں پر ہندیاں رکھ لینا۔

\* اپنی سواریوں اور گاڑیوں کے ساتھ جوتیاں یا سیاہ کپڑے باندھ لینا۔

\* خود ساختہ نعلین شریفین کا نقش گھروں یا دکانوں وغیرہ میں سجائیں۔

\* کسی بزرگ یا ولی کی تصویر ہر وقت اپنے پاس رکھنا۔

\* مخصوص قسم کے پتھروں اور نقوش والی انگوٹھیاں پہن لینا وغیرہ۔

### نظر بد کا علاج

نظر بد کے علاج کے مختلف طریقے کتاب و سنت اور ائمہ سلف کے تجربات سے ثابت ہیں۔ آئندہ سطور میں ان کی کچھ تفصیل ملاحظہ فرمائیے۔

#### پہلا طریقہ (مریض کو غسل کرنا)

جس کی نظر لگی ہے اگر اس کا پتہ چل جائے تو اس سے غسل کروایا جائے اور پھر جس پانی سے اس نے غسل کیا ہے اسے نظر زدہ شخص کے جسم پر بہا دیا جائے۔ صحیح مسلم کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ﴿وَإِذَا أَسْتُغْسِلْتُمْ فَاغْسِلُوا﴾ ”جب تم سے غسل طلب کیا جائے تو غسل کرو۔“<sup>(۲)</sup>

(۱) [الموسوعة الفقهية الكويتية (۳۲/۱۳)]

(۲) [مسلم (۲۱۸۸) کتاب السلام : باب الطب والمرض والرقى، ترمذی (۲۰۶۲) ابن حبان (۶۱۰۷)]

ایک طویل روایت میں ہے کہ حضرت سہل بن حنیف رضی اللہ عنہ سفید رنگ اور خوبصورت جسم کے مالک تھے وہ ایک مرتبہ غسل کر رہے تھے کہ ان کے قریب سے حضرت عامر بن ربیعہ رضی اللہ عنہ کا گزر ہوا، انہوں نے یہ کہہ دیا، میں نے آج کے دن کی مانند کوئی دن نہیں دیکھا اور نہ ہی ایسا خوبصورت جسم۔ بس یہ سننا تھا کہ حضرت سہل رضی اللہ عنہ (نظر لگنے کی وجہ سے) زمین پر گر پڑے۔ انہیں رسول اللہ ﷺ کے پاس لا یا گیا تو آپ نے دریافت کیا کہ تم کس پر اس (کو نظر لگانے) کا الزام لگاتے ہو؟ تو لوگوں نے عامر بن ربیعہ کا نام پیش کیا۔ پس آپ نے عامر کو بلا لیا اور ان پر غصے ہوئے اور فرمایا ﴿عَلَامٌ يَقْتُلُ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ؟ هَلَا إِذَا رأَيْتَ مَا يُعْجِبُكَ بِرَبْكَتَ، ثُمَّ قَالَ، اغْتَسِلْ لَهُ﴾ ”کس وجہ سے تمہارا ایک اپنے بھائی کو قتل کرتا ہے؟ جب تو نے ایسی چیز کو دیکھا جو تھے اچھی لگی تو تم نے اس کے حق میں برکت کی دعا کیوں نہ کی۔ پھر آپ نے انہیں حکم دیا کہ اس (یعنی سہل) کے لیے غسل کرو۔“

چنانچہ انہوں نے اپنا چہرہ، اپنے ہاتھ، اپنی کہنیاں، اپنے گھٹنے، اپنے قدموں کے اطراف اور اپنے ازار کے اندر وہی حصے کو ایک برتن میں دھویا۔ پھر ایک آدمی نے اس پانی کو پیچھے سے سہل کے سر اور کمر پر ڈالا پھر اس برتن (کے سارے پانی کو اس پر) اندھیل دیا گیا۔ یوں سہل رضی اللہ عنہ (تندrst ہو گئے اور) لوگوں کے ساتھ واپس گئے تو انہیں کوئی تکلیف بھی نہیں تھی۔

ابن ماجہ اور موطا کی روایت میں عامر رضی اللہ عنہ کو غسل کی جگہ وضو کا حکم دینے کا ذکر ہے۔<sup>(۱)</sup> اسی طرح حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ایک روایت میں ہے کہ ﴿كَانَ يُؤْمِنُ الْعَائِنُ فَيَتَوَضَّأُ ثُمَّ يَغْتَسِلُ مِنْهُ الْمَعِينُ﴾ ”نظر گانے والے کو وضو کرنے کا حکم دیا جاتا تھا پھر نظر زدہ شخص اس (وضو والے پانی) سے غسل کر لیتا تھا۔<sup>(۲)</sup>

معلوم ہوا کہ اگر نظر بد لگانے والے کا علم ہو جائے تو اسے کسی ایسی جگہ غسل یا وضو کرنا چاہیے جہاں اس کے غسل یا وضو کا پانی جمع ہو جائے اور پھر اس جمع شدہ پانی کو مریض پر اس کے سر کے پیچھے سے بہادینا چاہیے یا اسے اس پانی سے غسل کر دینا چاہیے یا کم از کم چھینٹے ہی مار دینے چاہیے۔

### دوسری طریقہ (مریض کو دم کرنا)

اگر یہ علم نہ ہو سکے کہ کس کی نظر لگی ہے تو نظر بد کے مریض کو دم کرنا چاہیے۔ جیسا کہ نظر بد لگ جانے پر رسول اللہ ﷺ دم کرنے کا حکم دیا کرتے تھے۔ چنانچہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ ”رسول اللہ ﷺ نے مجھے حکم دیا کہ نظر بد لگ جانے پر دم کر لیا جائے۔“<sup>(۳)</sup>

(۱) [صحیح : هدایۃ الرواۃ (۲۸۲۱۴)، (۴۴۸۷) صحیح ابن ماجہ (۲۸۲۸) شیخ شعیب ارناؤوط نے اس حدیث کو صحیح کہا ہے۔ [مسند احمد محقق (۱۵۹۸۰) امام ابن حبانؓ نے بھی اس حدیث کو صحیح کہا ہے۔]

(۲) [صحیح : صحیح ابو داود، ابو داود (۳۸۸۰) کتاب الطب : باب ما جاء في العین]

(۳) [بخاری (۵۷۳۸) کتاب الطاب : باب رقیۃ العین، مسلم (۲۱۹۵) ابن ماجہ (۳۵۱۲)]

حضرت جابر بن عبد اللہؓ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے آل حزم کو سانپ کے ڈنے کی وجہ سے دم کرنے کی اجازت دی اور اسماء بن شیخؓ سے پوچھا کہ کیا وجہ ہے کہ میرے بھتیجے کمزور ہیں کیا انہیں فقر و فاقہ کی شکایت ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا۔ ﴿لَا ، وَلِكِنِ الْعَيْنُ تُسْرِعُ إِلَيْهِمْ﴾ ”انہیں، بلکہ انہیں نظر بہت جلدگ جاتی ہے۔“  
اس پر آپ ﷺ نے فرمایا۔ ﴿أَرْقِيهِمْ﴾ ”انہیں دم کیا کرو۔“<sup>(۱)</sup>

حضرت اُم سلمہؓ سے مروی روایت میں ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ان کے گھر میں ایک لڑکی دیکھی جس کے چہرے پر (نظر بد کی وجہ سے) سیاہ دھبے پڑے ہوئے تھے۔ آپ ﷺ نے فرمایا ”اس پر دم کرو کیونکہ اسے نظر بدلگ گئی ہے۔“<sup>(۲)</sup>

دم کے حوالے سے یہ بات یاد رہے کہ ہر طرح کے دم کی شرعاً اجازت ہے، صرف وہ دم منع ہے جو شرکیہ ہو۔ جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ کچھ لوگوں نے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! ہم دورِ جاہلیت میں دم کیا کرتے تھے، آپ اس بارے میں کیا فرماتے ہیں تو آپ نے فرمایا۔ ﴿أَعْرِضُوا عَلَى رُقَائِكُمْ لَا بَأْسَ بِالرُّقِيَّةِ مَا لَمْ تَكُنْ شُرُكًا﴾ ”مجھ پر اپنے دم پیش کرو اور کوئی بھی دم درست ہے جب تک کہ اس میں شرک نہ ہو۔“<sup>(۳)</sup>

### تیسرا طریقہ (مریض کا معوذ تین سورتیں اور پناہ مانگنے کی دعا میں پڑھنا)

نبی کریم ﷺ نظر بد سے بچاؤ کے لیے معوذ تین سورتیں (الفلق اور الناس) پڑھا کرتے تھے جیسا کہ حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کی روایت میں ہے۔<sup>(۴)</sup> لہذا نظر بد کے مریض کو چاہیے کہ وہ ان سورتوں کو کثرت سے پڑھے، بطورِ خاص صبح و شام، ہر نماز کے بعد اور سوتے وقت۔

معوذ تین سورتوں کے علاوہ آیت الکرسی، سورۃ فاتحہ اور اللہ سے پناہ مانگنے والی دعا میں پڑھنی چاہیے۔ ان دعاؤں میں سے ایک دعا حسب ذیل حدیث میں مذکور ہے:

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ حضرت حسن و حسین رضی اللہ عنہما کے لیے اللہ تعالیٰ سے پناہ مانگا کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ بے شک تمہارے دادا حضرت ابراہیم علیہ السلام (اپنے بیٹوں) حضرت اسماعیل علیہ السلام اور حضرت اسحاق علیہ السلام کے لیے ان کلمات کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگا کرتے تھے:

(۱) [مسلم (۲۱۹۸) کتاب السلام : باب استحباب الرقیۃ من العین والحمدة والنظرة]

(۲) [بخاری (۵۷۳۹) کتاب الطب : باب رقیۃ العین، مسلم (۲۱۹۷) تحفة الأشراف (۱۸۲۶۶)]

(۳) [مسلم (۲۲۰) کتاب السلام : باب لا بأس بالرقی مالم يکن فيه شرك]

(۴) [صحیح : هدایۃ الرواۃ (۲۸۲۱۴) ترمذی (۲۰۵۸) کتاب الطب : باب ما جاء فی الرقیۃ بالمعوذین]

﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّةِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ وَهَامَّةٍ وَمِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَامَّةٍ﴾ "الله تعالیٰ کے پورے کلموں کے ذریعے سے ہر شیطان اور زہریلے ہلاک کرنے والے جانور سے اور ہر نظر لگانے والی آنکھ سے پناہ مانگتا ہوں۔"<sup>(۱)</sup>

⇒ آئندہ سطور میں اللہ کی پناہ مانگنے پر مشتمل چند ایسے وظائف ذکر کیے جا رہے ہیں جو امام ابن قیم جوزیہ نے اپنے تجربات کی روشنی میں نظر بد کے توڑے کے لیے نہایت مؤثر قرار دیئے ہیں۔ نظر بد کے مریض کو چاہیے کہ کثرت کے ساتھ ان وظائف کو پڑھتا رہے۔

① ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ﴾ "میں اللہ کے پورے کلمات کے ذریعے ہر اس چیز کے شر سے پناہ مانگتا ہوں جو اس نے پیدا کی۔"

② ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّةِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ وَهَامَّةٍ وَمِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَامَّةٍ﴾ "الله تعالیٰ کے پورے کلموں کے ذریعے سے ہر شیطان اور زہریلے ہلاک کرنے والے جانور سے اور ہر نظر لگانے والی آنکھ سے پناہ مانگتا ہوں۔"

③ ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ الَّتِي لَا يُجَاهِ وَزْهُنَ بَرْ وَلَا فَاجِرٌ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ وَذَرَأَ وَبَرَأَ وَمِنْ شَرِّ مَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمِنْ شَرِّ مَا يَعْرُجُ فِيهَا وَمِنْ شَرِّ مَا ذَرَأَ فِي الْأَرْضِ وَمِنْ شَرِّ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمِنْ شَرِّ فِتَنِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمِنْ شَرِّ طَوَارِقِ اللَّيْلِ إِلَّا طَارِقٌ يَأْتِي بِخَيْرٍ يَأْتِي بِحُمْنٍ﴾ "میں اللہ تعالیٰ کے ان مکمل کلمات کی پناہ میں آتا ہوں جن سے نہ تو کوئی نیک تجاوز کر سکتا ہے اور نہ ہی کوئی بد اس چیز کے شر سے جسے اس نے پیدا کیا، پھیلایا اور جسم دیا، اور اس چیز کے شر سے جو آسمان سے اترتی ہے اور اس چیز کے شر سے جو اس میں چڑھتی ہے، اور اس چیز کے شر سے جسے اس نے زمین میں پھیلایا، اور اس چیز کے شر سے جو اس سے نکلتی ہے، اور رات اور دن کے فتوں کے شر سے اور رات کے وقت ہر آنے والے کے شر سے، سوائے اس کے جو خیر لے کر آئے، اے انتہائی مہربان!۔"

④ ﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّةِ مِنْ غَضَبِهِ وَعِقَابِهِ وَمِنْ شَرِّ عِبَادِهِ وَمِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ وَأَنْ يَحْضُرُونِ﴾ "میں اللہ تعالیٰ کے کلماتِ تامہ کے ذریعے پناہ مانگتا ہوں، اس کے غضب سے اس کے عذاب سے اور اس کے بندوں کے شر سے اور شیطانوں کے دسوے سے اور ان کے میرے پاس حاضر ہونے سے۔"

⑤ ﴿اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِجَهَنَّمَ وَكَلِمَاتِكَ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا أَنْتَ آخِذُ بِنَا صِيَّتِهِ وَاللَّهُمَّ أَنْتَ تَكُشِّفُ الْمَأْثَمَ وَالْمَغْرَمَ اللَّهُمَّ إِنَّهُ لَا يُهْزَمُ جُنْدُكَ وَلَا يُخْلَفُ وَعْدُكَ سُبْحَانَكَ

(۱) [بخاری (۳۲۷۱) کتاب أحاديث الأنبياء: باب 'ابو داود (۴۷۳۷) ترمذی (۶۰۶۰)]

وَبِحَمْدِكَ» ”اے اللہ! میں تیرے کریم چہرے اور تیرے پورے کلمات کے ذریعے (ہر) اس چیز کے شر سے پناہ مانگتا ہوں جس کی پیشانی تو نے پکڑ رکھی ہے۔ اے اللہ! تو ہی گناہ اور نقصان کا ازالہ کرتا ہے۔ اے اللہ! تیرے لشکر کو شکست نہیں دی جاسکتی اور نہ ہی تو اپنے وعدے کی مخالفت کرتا ہے۔ تو پاک ہے اپنی حمد کے ساتھ۔“

⑥ ﴿أَعُوذُ بِوْجَهِ اللَّهِ الْعَظِيْمِ الَّذِي لَا شَيْءٌ أَعْظَمُ مِنْهُ وَبِكُلِّمَاتِهِ التَّامَاتِ الَّتِي لَا يُجَارُ وَزُهْنٌ  
بَرْ وَلَا فَاجِرٌ وَأَسْمَاءِ اللَّهِ الْحُسْنَى مَا عَلِمْتُ مِنْهَا وَمَا لَمْ أَعْلَمْ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ وَذَرَ أَوْ بَرَأَ وَمِنْ شَرِّ  
كُلِّ ذِي شَرٍّ لَا أُطِيقُ شَرَّهُ وَمِنْ شَرِّ كُلِّ ذِي شَرٍّ أَنْتَ آخِذُ بِنَا صِيتَهُ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ﴾ ”میں اللہ کے عظیم چہرے کے ذریعے پناہ مانگتا ہوں جس سے عظیم کوئی ذات نہیں۔ اور اس کے ان تمام کلمات کے ذریعے پناہ مانگتا ہوں جن سے کوئی نیک یا بد تجاوز نہیں کر سکتا۔ اور اللہ کے اسمائے حسنی کے ساتھ پناہ مانگتا ہوں جنہیں میں جانتا ہوں اور جن کا مجھے علم نہیں، ہر اس چیز کی برائی سے جو اس نے پیدا کی، اور ہر اس شر کی برائی سے جس کے مقابلے کی مجھ میں طاقت نہیں، اور ہر برائی والے کی برائی سے جس کی پیشانی کو تو نے پکڑ رکھا ہے، یقیناً میرا رب سیدھی راہ پر ہے۔“

⑦ ﴿اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ عَلَيْكَ تَوَكِّلُتُ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ مَا شَاءَ اللَّهُ  
كَانَ وَمَا لَمْ يَشَأْ لَمْ يَكُنْ لَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ  
أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا وَأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ نَفْسِي وَشَرِّ الشَّيْطَانِ  
وَشَرِّ كِبَرٍ وَمِنْ شَرِّ كُلِّ دَابَّةٍ أَنْتَ آخِذُ بِنَا صِيتَهَا إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ﴾ ”اے اللہ! تو میرا رب ہے، تیرے سوا کوئی معبود (برحق) نہیں، تجھے ہی پر میں نے بھروسہ کیا اور تو عرش عظیم کا رب ہے۔ جو اللہ چاہے گا وہی ہوگا اور جو وہ نہیں چاہے گا نہیں ہوگا۔ نہ کسی شر سے بچنے کی طاقت ہے اور نہ ہی کوئی نیکی کرنے کی طاقت ہے مگر اللہ کی توفیق سے ہی۔ مجھے علم ہے کہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔ یقیناً اللہ نے ہر چیز کو علم کے اعتبار سے گھیر رکھا ہے اور عدد کے اعتبار سے شمار کر رکھا ہے۔ اے اللہ! میں اپنے نفس کی شرارتیوں سے، شیطان اور اس کے شرک کے شر سے اور ہر اس جانور کے شر سے تیری پناہ میں آتا ہوں جس کی پیشانی تو نے تھام رکھی ہے۔ یقیناً میرا رب سیدھی راہ پر ہے۔“

⑧ ﴿تَحَسَّنْتُ بِاللَّهِ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْهَىْنِ وَإِلَهُ كُلِّ شَيْءٍ وَأَعْتَصَمْتُ بِرَبِّي وَرَبِّ كُلِّ شَيْءٍ  
وَتَوَكَّلْتُ عَلَى الْحَسِيْنِ الَّذِي لَا يَمُوتُ وَأَسْتَدْفَعْتُ الشَّرَّ بِلَا حُولٍ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ حَسِيْنِ اللَّهُ وَنِعْمَ  
الَّوْ كِيلُ حَسِيْنِ الرَّبِّ مِنَ الْعِبَادِ حَسِيْنِ الْخَالِقِ مِنَ الْمَخْلُوقِ حَسِيْنِ الرَّازِقِ مِنَ الْمَرْزُوقِ حَسِيْنِ  
الَّذِي هُوَ حَسِيْنِ حَسِيْنِ الَّذِي بِيَدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ حَسِيْنِ اللَّهُ وَكَفَى  
سَمْعَ اللَّهِ لِمَنْ دَعَ إِلَيْهِ وَرَاءَ اللَّهِ مَرْهَى حَسِيْنِ اللَّهِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ

الْعَظِيْمِ) ”میں اس اللہ کی حفاظت میں آتا ہوں جس کے سوا کوئی معبد نہیں، وہ میرا اور ہر چیز کا معبد ہے۔ میں اپنے اور ہر چیز کے رب کی پناہ میں آتا ہوں۔ میرا تو کل اس زندہ ذات پر ہے جسے موت نہیں آسکتی۔ میں اللہ تعالیٰ سے ہی شر کا دفاع طلب کرتا ہوں جس کی توفیق کے بغیر نہ کسی شر سے بچنے اور نہ کوئی نیکی کرنے کی طاقت ہے۔ اللہ مجھے کافی ہے اور بہترین کار ساز ہے۔ مجھے میرا رب ہی بندوں سے کافی ہے۔ مجھے میرا خالق ہی مخلوق سے کافی ہے۔ مجھے میرا رازق ہی (ہر) رزق دیئے گئے سے کافی ہے۔ مجھے وہی ذات کافی ہے، مجھے وہی کافی ہے۔ کافی ہے مجھے وہ ذات جس کے ہاتھ میں ہر چیز کی بادشاہت ہے، وہ پناہ دیتا ہے اور اسے کسی کی پناہ کی ضرورت نہیں۔ مجھے اللہ ہی کافی ہے جو کفایت کرتا ہے۔ اللہ نے اسے سن لیا جس نے اسے پکارا۔ اللہ کے سوا کوئی منزل مقصود نہیں۔ اللہ ہی مجھے کافی ہے جس کے سوا کوئی معبد برحق نہیں، اسی پر میں نے بھروسہ کیا اور وہ عرش عظیم کا رب ہے۔“<sup>(۱)</sup>

### چوتھا طریقہ (چند مخصوص دم)

نظر بد کے علاج کا چوتھا طریقہ یہ ہے کہ نظر زدہ شخص کے سر پر ہاتھ رکھ کر اسے درج ذیل دعاوں میں سے کسی ایک یا تمام کے ساتھ دم کیا جائے۔

(1) ﴿بِسْمِ اللَّهِ أَرْقَيْكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ يُؤْذِيْكَ وَمِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ حَاسِدٍ، اللَّهُ يَشْفِيْكَ بِسْمِ اللَّهِ أَرْقَيْكَ﴾ ”اللہ کے نام کے ساتھ میں آپ کو ہر اس چیز سے جو آپ کو تکلیف دیتی ہے اور ہر نفس یا ہر حسد کی نظر کی برائی سے دم کرتا ہوں، اللہ آپ کو شفاء عطا فرمائے، اللہ کے نام کے ساتھ میں آپ کو دم کرتا ہوں۔“<sup>(۲)</sup>

(2) ﴿بِسْمِ اللَّهِ يُبْرِيْكَ مِنْ كُلِّ دَاءٍ يَشْفِيْكَ وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ وَمِنْ شَرِّ كُلِّ ذُمِّيْ عَيْنٍ﴾ ”اللہ کے نام کے ساتھ (دم کرتا ہوں) وہ آپ کو صحت دے، ہر بیماری سے شفایختے اور وہ تجھے ہر حسد کرنے والے کے حسد سے بچائے جب وہ حسد کرتا ہے اور ہر نظر والے کی برائی سے محفوظ رکھے۔“<sup>(۳)</sup>

(3) ﴿أَذْهِبِ الْبَأْسَ رَبَّ النَّاسِ وَ اشْفِ أَنْتَ الشَّافِ لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاؤُكَ شِفَاءً لَا يُغَادِرُ سَقَمًا﴾ ”اے لوگوں کے پروردگار! بیماری کو دور کر دے، شفاء عطا فرماتو، ہی شفاء عطا فرمانے والا ہے، تیری شفا کے علاوہ کوئی شفا نہیں ہے، ایسی شفاء عطا فرماجو بیماری کو باقی نہ چھوڑے۔“<sup>(۴)</sup>

### حاسد کی نظر بد دور کرنے کے چند طریقے

(۱) [زاد المعاد لابن القیم (۱۵۵/۴ - ۱۵۶)]

(۲) [مسلم (۲۱۸۶) کتاب السلام : باب الطب والمرض والرقی، ترمذی (۹۷۲) ابن ماجہ (۳۵۲۳)]

(۳) [مسلم (۲۱۸۶) کتاب السلام : باب الطب والمرض والرقی]

(۴) [مسلم (۲۱۹۱) کتاب السلام : باب استحباب رقیۃ المريض، بخاری (۵۷۴۳) کتاب الطب]

چونکہ ہر نظر بد لگانے والا حاصل ہی ہوتا ہے اس لیے اہل علم نے نظر بد کے علاج کے طور پر ان چند اسباب کو بروئے کار لانے کی بھی تلقین کی ہے جو حاصل کی نظر بد کو دور کرنے میں موثر ہیں۔ ان کا مختصر بیان حسب ذیل ہے:

- \* حاصل کے شر سے اللہ کی پناہ مانگتے رہنا۔
- \* اللہ کا تقویٰ اختیار کرنا اور اس کے اوامر و نواہی کی حفاظت کرنا کیونکہ فرمان نبوی ہے کہ ”تم اللہ کی (یعنی اس کے حکمتوں کی) حفاظت کرو اللہ تمہاری حفاظت کرے گا۔
- \* حاصل کے حسد پر صبر سے کام لینا اور اسے معاف کر دینا۔
- \* اللہ تعالیٰ پر کامل توکل رکھنا کیونکہ جو اللہ پر توکل رکھتا ہے اللہ سے کافی ہو جاتا ہے۔
- \* حاصل سے خائف نہ ہونا اور اپنے دل پر ایسی کسی بھی فکر کا غلبہ نہ ہونے دینا۔
- \* مخلص ہو کر اللہ کی طرف متوجہ رہنا اور اللہ کی رضا تلاش کرتے رہنا۔
- \* گناہوں کی توبہ کرنا کیونکہ گناہ انسان کے دشمنوں کو اس پر مسلط کر دیتے ہیں۔
- \* صدقہ و احسان کرتے رہنا کیونکہ اس میں بلاؤں کوٹلانے اور حاصل کی نظر بد دور کرنے کی عجیب تاثیر ہے۔
- \* حاصل کی آگ بجھاتے رہنا، اس طرح کہ جب بھی وہ برائی، سرکشی اور حسد میں بڑھے مقابلے میں اس کے ساتھ حسن سلوک، خیرخواہی اور شفقت سے پیش آنا۔
- \* اللہ غالب حکمت والے کی توحید کو اپنانا، جس کی مرضی کے بغیر کوئی چیز بھی نفع یا نقصان نہیں پہنچا سکتی، یہ چیز درج بالا تمام طریقوں کی جامع ہے اور اسی پر ان تمام اسباب کا دار و مدار ہے۔ الہذا (یاد رکھو!) توحید ہی اللہ تعالیٰ کا وہ عظیم (اور مضبوط) قلعہ ہے جس میں جو داخل ہو گیا اس نے اس پالیا۔<sup>(۱)</sup>

حَسَنَتْ حَسَنَتْ حَسَنَتْ حَسَنَتْ حَسَنَتْ حَسَنَتْ حَسَنَتْ

(۱) [العلاج بالرقى من الكتاب والسنة، از سعید بن علی القحطانی (ص: ۱۰)]

جادو جنات اور نظر بد سے متعلقہ  
چند متفرق مسائل کا بیان

## باب المسائل المتفرقة عن السحر والجناح والعين

کیا کسی اچھے مقصد کے لیے جادو کیا جاسکتا ہے؟

مثلاً مشرک والدین کو موحد بنانے کے لیے، بیوی کو اطاعت گزار بنانے کے لیے یا اولاد کو ہو ولعب اور لغویات سے نکال کر صراط مستقیم پر لانے کے لیے وغیرہ وغیرہ۔ تو اس بارے میں یہ یاد رہے کہ پچھے دلائل کے ساتھ یہ بات ثابت کی جا چکی ہے کہ جادو کرنا اور سیکھنا سکھانا مطلق طور پر کفر ہے۔ جیسا کہ ایک روایت میں یہ لفظ ہیں کہ ”جس نے جادو کیا یا جس کے لیے جادو کیا گیا (وہ ہم میں سے نہیں)۔“<sup>(۱)</sup> اور ایک دوسری روایت میں مطلق طور پر جادو کو سات ہلاک کرنے والی اشیاء میں شمار کیا گیا ہے۔<sup>(۲)</sup>

اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ جادو کرنا اکابر مطلقًا حرام اور کفر یہ کام ہے۔ لہذا جیسے کسی برے مقصد کے لیے جادو کرنا جائز نہیں اسی طرح کسی اچھے مقصد کے لیے بھی جادو کرنا ناجائز ہے۔ اچھے مقاصد حاصل کرنے کے لیے کسی اچھے راستے کو ہی اختیار کرنا چاہیے۔

### جادو اور علم نجوم کی کتب پڑھنا

سابق مفتی اعظم سعودیہ شیخ ابن باز رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ مسلمانوں پر واجب ہے کہ جادو اور علم نجوم کی کتب سے بچیں اور یہ بھی واجب ہے کہ جہاں بھی ایسی کتابیں پائیں انہیں ضائع کر دیں کیونکہ یہ کتابیں ایک مسلمان کو نقصان پہنچاتی ہیں اور اسے شرک میں مبتلا کر دیتی ہیں اور نبی ﷺ نے فرمایا ہے کہ ”جس نے علم نجوم کا کوئی شعبہ سیکھا اس نے (در اصل) جادو کا ایک شعبہ سیکھا۔“ اور اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں دو فرشتوں کے متعلق فرمایا ہے کہ ”وَهُوَ كُو (جادو) نہیں سکھاتے تھے مگر یہ کہتے تھے کہ یقیناً ہم آزمائش ہیں پس تم کفر نہ کرو۔“ اس سے ثابت ہوا کہ جادو سیکھنا اور اس پر عمل کرنا کفر ہے۔ لہذا اہل اسلام پر واجب ہے کہ ایسی تمام کتب ضائع کر دیں جو جادو یا علم نجوم کی تعلیم پر مشتمل ہیں۔ اور کسی طالب علم یا اس کے علاوہ کسی بھی شخص کے لیے ان کتابوں کو پڑھنا یا جو کچھ ان میں ہے اسے سیکھنا، جائز نہیں۔<sup>(۳)</sup>

(۱) [صحیح : السلسلة الصحيحة (۲۱۹۵) صحيح الترغیب (۳۰۴۱) غایۃ المرام (۲۸۹) رواہ البزار والطبرانی]

(۲) [بخاری (۶۸۵۷) کتاب الحدود : باب رمی المحسنات ، مسلم (۲۵۸) ابو داود (۲۸۷۴)]

(۳) [فتاوی نور علی الدرب لابن باز (۱۹۲۱)]

کیا جنات انسان کو اٹھا کر لے جاسکتے ہیں؟

حضرت عمر بن الخطابؓ کے دور میں جنوں نے ایک شخص کو اٹھا لیا اور وہ چار سال تک ان کے پاس رہا۔ پھر آیا تو اس نے بتایا کہ اسے مشرک جن اٹھا کر لے گئے تھے تو وہ ان کے پاس قیدی بنارہا۔ پھر مسلمان جنوں نے ان پر حملہ کیا اور انہیں شکست دینے کے بعد اسے اس کے اہل و عیال کی طرف واپس لوٹایا۔<sup>(۱)</sup>

درج بالا صحیح روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ جن انسان کو اٹھا کر لے جاسکتے ہیں البتہ اہل علم کا کہنا ہے کہ ایسا بہت کم واقع ہوتا ہے۔

### جنات قابو کرنے کی حقیقت

علماؤں اور کاہنوں کے متعلق بالعموم یہ مشہور ہے کہ انہوں نے جن قابو کر کر ہوتے ہیں۔ تو اس بارے میں یہ یاد رہے کہ یہ بات سوائے عظیم جھوٹ کے اور کچھ نہیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے یہ طاقت صرف سلیمان علیہ السلام کو ہی عطا فرمائی تھی اور جنات کو ان کے تابع کیا تھا۔ چنانچہ وہ جنات سے مختلف قسم کی خدمات لیتے تھے اور ان میں جو نافرمان ہوتے انہیں سزا دیتے اور بعض کو پابند سلاسل کر کے قید میں بھی ڈال دیتے تھے۔ چنانچہ قرآن کریم میں ہے کہ

﴿فَسَخَّرَنَا لُهُ الرِّيحُ تَجْرِي مِنْ بَأْمِرِهِ رُحَاءً حَيْثُ أَصَابَ﴾<sup>(۳۶)</sup> وَالشَّيْطَنُ كُلَّ بَنَاءٍ وَغَوَاصٍ<sup>(۳۷)</sup> وَأَخْرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ<sup>(۳۸)</sup> ﴿[ص : ۳۶-۳۸]﴾

”پس ہم نے ہوا کو ان (سلیمان علیہ السلام) کے ماتحت کر دیا، وہ آپ کے حکم سے جہاں آپ چاہتے نہیں سے پہنچا دیا کرتی تھی۔ اور (طاقدور) جنات کو بھی (ان کا ماتحت کر دیا) ہر عمارت بنانے والے کو اور غوط خور کو۔ اور دوسرے جنات کو بھی جوز نجیروں میں جکڑے رہتے۔“

سلیمان علیہ السلام کے لیے جنات کی یہ تینی بھی دراصل ان کی اس دعا کا نتیجہ تھی:

﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ﴾<sup>(۳۵)</sup> [ص : ۳۵]

”اے میرے رب مجھے بخش دے اور مجھے ایسی بادشاہت عطا فرماجو میرے بعد کسی کے لائق نہ ہو، یقیناً تو ہی عطا کرنے والا ہے۔“

اس لیے سلیمان علیہ السلام کے بعد نہ تو جنات کو کسی کے تابع کیا گیا ہے اور نہ ہی کوئی انہیں قابو کر سکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب ایک جن نبی کریم علیہ السلام کو نماز میں تنگ کرنے آیا اور آپ نے اسے پکڑنے کا ارادہ کیا تو آپ کو حضرت سلیمان علیہ السلام کی یہ دعا یاد آگئی کہ ”اے میرے رب مجھے ایسی بادشاہت عطا فرماجو میرے بعد کسی کے لائق نہ ہو۔“ آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ اگر یہ دعا نہ ہوتی تو شیطان صحیح بندھا ہو امتا اور اہل مدینہ کے بچے اس سے کھیلتے۔<sup>(۲)</sup>

(۱) [صحیح: ارواء الغلیل (۱۷۰۹)، (۱۵۰۶)، (۱۵۰۷) بیهقی (۴۴۶-۴۴۵)]

(۲) [مسلم (۵۴۲) کتاب المساجد و مواضع الصلاة: باب جواز لعن الشیطان فی اثناء الصلاة]

معلوم ہوا کہ جنات نبی کریم ﷺ کے قبضہ و قابو میں بھی نہیں تھے تو کسی اور انسان کے قابو میں کہاں سے ہو سکتے ہیں؟ البتہ اتنا ضرور ہے کہ جنات بعض عاملوں اور جادوگروں کی بات مانتے ہیں (مثلاً ان کے کہنے پر کسی کو تنگ کرنا، یہاں کرنا یا قتل کرنا وغیرہ) لیکن اس وجہ سے نہیں کہ انہوں نے جنات کو قابو میں کیا ہوا ہے بلکہ اس وجہ سے کہ جنات ان سے راضی ہو گئے ہیں کیونکہ انہوں نے جنات کو راضی کرنے کے لیے بڑے بے بڑا گناہ اور کفر و شرک تک کا ارتکاب کیا ہوتا ہے۔ تب جا کر جنات و شیاطین ان کے تعاون پر راضی ہوتے ہیں۔ اور اگر جادوگر گناہ کرنا چھوڑ دے تو جنات بھی اس کا تعاون کرنا چھوڑ دیتے ہیں۔ یوں درحقیقت جنات کو قابو کرنے کے بجائے جادوگر خود جنات کے قابو میں آیا ہوتا ہے کہ اپنا کام نکلوانے اور اپنے مذموم مقاصد کی تکمیل کے لیے اسے مجبوراً جنات و شیاطین کی ہربات مانی پڑتی ہے حتیٰ کہ شرک تک کرنا پڑتا ہے۔

### کیا علی ہمیشہ نے کسی جن سے لڑائی کی تھی؟

شیخ ابن باز رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ اس بات کی کوئی اصل نہیں الہانہ تو علی ہمیشہ نے کسی جن سے لڑائی کی تھی اور نہ ہی ایسا کچھ ہوا تھا بلکہ یہ بات جھوٹی اور من گھڑت ہے جسے لوگوں نے خود ہی گھڑ لیا ہے اور ابوالعباس شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس کے متعلق واضح طور پر فرمایا ہے کہ یہ بات جھوٹی اور بے اصل ہے اور ایسی باطل روایتوں میں سے ہے جسے کذاب لوگوں نے گھڑ رکھا ہے۔<sup>(۱)</sup>

### سوتے میں ڈرنے والے کا علاج

باعظوم انسان سوتے میں یا تو اس لیے ڈرتا ہے کہ وہ کوئی ڈراؤنا خواب دیکھ لیتا ہے۔ یا پھر اس وجہ سے ڈرتا ہے کہ کوئی جن اسے تنگ کرنے اور اس پر حملہ کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

اگر تو کوئی ڈراؤنا اور برا خواب دیکھ لے تو اولاً یہ یاد رکھے کہ برا خواب شیطان کی طرف سے ہوتا ہے اور ایسا خواب کسی کو بیان بھی نہیں کرنا چاہیے۔ پھر ایسے شخص کو چاہیے کہ با نیں جانب تین مرتبہ تھوکے۔ پھر تین مرتبہ شیطان اور اس برے خواب کے شر سے پناہ مانگے اور پھر پہلو بدلت کر لیٹ جائے<sup>(۲)</sup> اور اگر اٹھ کر وضو کرے اور دور کعت نفل نماز پڑھ سکے تو یہ بھی بہت بہتر ہے۔ ایسا کرنے سے ان شاء اللہ اس کی گھبراہٹ اور ڈرختم ہو جائے گا۔<sup>(۳)</sup>

اور اگر کسی کو سوتے میں جن وغیرہ تنگ کرنے کی کوشش کرے تو ایسے شخص کو چاہیے کہ وہ سوتے وقت اذکار ضرور کرے۔ جیسا کہ آیت الکرسی کے متعلق حدیث میں موجود ہے کہ جو بھی سوتے وقت آیت الکرسی پڑھتا ہے

(۱) [مجموع فتاویٰ ابن باز (۲۷۷۱۹)]

(۲) [بخاری (۶۹۹۵) کتاب التعبیر: باب من رأى النبي في المنام، مسلم (۲۲۶۱) ابو داود (۵۰۲۱)]

(۳) [بخاری (۷۰۱۷) کتاب التعبیر: باب القيد في المنام، مسلم (۲۲۶۳) ترمذی (۲۲۷۰)]

ساری رات شیطان سے محفوظ رہتا ہے۔<sup>(۱)</sup> اسی طرح سورۃ الاخلاص، سورۃ الفلق اور سورۃ الناس بھی ضرور پڑھے<sup>(۲)</sup> اور پھر سونے کی یہ دعا ﴿اللَّهُمَّ بِاسْمِكَ أَمُوتُ وَأَحْيَا﴾ ”اے اللہ! تیرے نام کے ساتھ ہی میں مرتا (یعنی سوتا) ہوں اور زندہ (یعنی بیدار) ہوتا ہوں۔“<sup>(۳)</sup> پڑھ کر دائیں کروٹ پرسوجائے۔ اور اگر ان تمام تدابیر کے باوجود انسان کبھی نیند میں گھبرا جائے تو نبی کریم ﷺ نے اسے یہ دعا پڑھنے کی تلقین کی ہے:

﴿أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ الْتَّامَةِ مِنْ غَضْبِهِ وَشَرِّ عِبَادِهِ وَمِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ وَأَنْ يَحْضُرُونِ﴾

”میں اللہ تعالیٰ کے کلماتِ تامہ کے ذریعے پناہ مانگتا ہوں، اس کے غصب سے اس کے عذاب سے اور اس کے بندوں کے شر سے اور شیاطین کے وسوسے سے اور ان کے میرے پاس حاضر ہونے سے۔“<sup>(۴)</sup>

علاوه ازیں اگر سوتے میں گھبراہٹ کی یہماری کسی جسمانی مرض کی وجہ سے ہو مثلاً انسان کی تکلیف یا جسمانی کمزوری وغیرہ تو اس کا طبی علاج معالجہ کرانا چاہیے۔

### نظر بدیا جادو کی معرفت کے لیے جنات سے تعاون لینا

سعودی مستقل فتویٰ کمیٹی نے کسی مرض یا اس کے علاج کی معرفت کے متعلق جنات کا تعاون لینے کو ناجائز اور شرک قرار دیا ہے اور بطور دلیل اللہ تعالیٰ کے درج ذیل ارشادات نقل فرمائے ہیں:

(۱) ﴿وَآنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنْسِ يَعُودُونَ بِرِجَالٍ وَمِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهْقًا﴾ [الجن: ۶]

”بات یہ ہے کہ چند انسان بعض جنات سے پناہ طلب کیا کرتے تھے جس سے جنات اپنی سرکشی میں اور بڑھ گئے۔“

(۲) ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا لِمَعْشَرِ الْجِنِّ قَدِ اسْتَكْثَرُتُمْ مِنَ الْإِنْسِ وَقَالَ أَوْلَيُؤْهُمْ مِنَ الْإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعْ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ وَبَلَغْنَا آجَلَنَا الَّذِي أَجَلْنَا لَنَا﴾ [الانعام: ۱۲۸] ”اور جس روز اللہ تعالیٰ تمام خلائق کو جمع کرے گا، (کہے گا) اے جنات کی جماعت! تم نے انسانوں میں سے بہت سے اپنا لیے، جو انسان ان کے ساتھ تعلق رکھنے والے تھے وہ کہیں گے کہ اے ہمارے پروردگار! ہم میں ایک نے دوسرے سے فائدہ حاصل کیا تھا اور ہم اپنی اس معین میعادتک آپنچھ جو تو نے ہمارے لیے معین فرمائی۔“

کمیٹی کا کہنا ہے کہ ”ایک دوسرے سے فائدہ حاصل کرنے“ سے مراد یہ ہے کہ انسانوں نے جنات کی تعظیم کی، ان کے لیے جھک گئے اور ان کی پناہ پکڑی اور بدلتے میں جنات نے انسانوں کی خدمت کی اور ان کے

(۱) [بخاری (۲۳۱۱)، (۳۲۷۵)، (۵۰۱۰) کتاب الوکالة: باب اذا وكل رجال فترك الوكيل شيئا]

(۲) [بخاری (۵۰۱۷) کتاب فضائل القرآن: باب فضل المعدودات]

(۳) [بخاری (۶۳۱۴) کتاب الدعوات: باب وضع اليد اليمنى تحت الخد اليمين، ابو داود (۵۰۴۹)]

(۴) [حسن: الصحيحۃ (۲۶۴) ابو داود (۳۸۹۳) کتاب الطب: باب کیف الرفقی، احمد (۱۸۱۲)]

مطالبات پورے کیے۔ نیزان کا مختلف امراض اور ان کے اسباب (جن کی خبر انسانوں کے سوا صرف جنوں کو ہی ہوتی ہے) کی انسانوں کو خبر دینا بھی اسی قبیل سے ہے۔<sup>(۱)</sup>

### نظر بد دور کرنے کے لیے بیوی کی طرف سے بکری کی قربانی

سعودی مستقل فتویٰ کمیٹی سے کسی نے دریافت کیا کہ ہمارے ہاں شادی کے بعد ہر سال بیوی کی طرف سے ایک بکری کی قربانی کی جاتی ہے اور اس کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ ایسا کرنے سے بیوی اور اولاد حسد، مصائب، امراض (اور نظر بد) وغیرہ سے محفوظ رہے گی، تو اس کا کیا حکم ہے؟

کمیٹی نے جواب دیا کہ شادی کے بعد ہر سال اس نیت سے بکری کی قربانی کرنا کہ یہ چیز انہیں حسد، امراض اور مصائب سے بچائے گی، حرام عمل اور باطل اعتقاد ہے اور اگر اس کا نام صدقہ رکھ دیا جائے تو بھی یہ جائز نہیں، نیز یہ ذرائع شرک میں سے بھی ہے لہذا اسے چھوڑنا، اس سے توبہ کرنا اور اکیلے اللہ تعالیٰ پر ہی بھروسہ کرنا واجب ہے کیونکہ خیر لانے اور نقصان دور کرنے والی ذات صرف اللہ سبحانہ و تعالیٰ ہی ہے۔<sup>(۲)</sup>

(۱) [فتاویٰ اللجنۃ الدائمة للبحوث العلمية والافتاء (۹۳/۱)]

(۲) [فتاویٰ اللجنۃ الدائمة للبحوث العلمية والافتاء (۳۰/۶۱۲)]

جادو جنات اور نظر بد سے متعلقہ  
چند ضعیف احادیث کا بیان

## باب الاحادیث الضعیفة عن السحر والجناں والعين

(۱) ﴿كُلُّ دَارٍ فِيهَا دِيْكٌ أَبِيضٌ لَا يَقْرُبُهَا الشَّيْطَانُ وَلَا سَاحِرٌ﴾ "ہر وہ گھر جس میں سفید مرغ ہو شیطان اور جادوگر اس کے قریب نہیں آتا۔"<sup>(۱)</sup>

(۲) ﴿كَفَرَ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ جَلَّ وَعَزَ عَشْرَةً مِنْ هُذِهِ الْأُمَّةِ: الْغَالُ، وَالسَّاجِرُ، وَالدَّيْوُثُ، وَنَاكِحُ الْمَرَأَةِ فِي دُبُرِهَا، وَشَارِبُ الْخَمْرِ، وَمَانِعُ الزَّكَاةِ، وَمَنْ وَجَدَ سَعَةً وَمَاتَ وَلَمْ يَحْجُّ، وَالسَّاعِي فِي الْفِتْنَ وَبَائِعُ السَّلَاحِ أَهْلَ الْحَرْبِ وَمَنْ نَكَحَ ذَاتَ مَحْرَمٍ مِنْهُ﴾ "اس امت کے دس افراد نے اللہ عز وجل کے ساتھ کفر کیا ہے؛ مال غنیمت میں خیانت کرنے والا، جادوگر، دیوث، عورت کی پشت میں ہم بستری کرنے والا، شراب خور، زکوٰۃ روکنے والا، وسعت کے باوجود حج کے بغیر فوت ہو جانے والا، فتنوں (کو پھیلانے) میں دوڑھوپ کرنے والا، جنگی دشمنوں کو اسلحہ فروخت کرنے والا اور کسی محرم رشتہ دار سے نکاح کرنے والا۔"<sup>(۲)</sup>

(۳) ﴿تَعَلَّمُوا السُّحْرَ وَلَا تَعْمَلُوا بِهِ﴾ "جادو سیکھ لوگر اس پر عمل نہ کرو۔"<sup>(۳)</sup>

(۴) ﴿الْغِيَلَانُ سَحْرَةُ الْجِنِّ﴾ "غیلان (جنات کی ایک خاص قسم) جنوں کے جادوگر ہیں۔"<sup>(۴)</sup>

(۵) ﴿نَهَىٰ عَنْ ذَبَائِحِ الْجِنِّ﴾ "آپ ﷺ نے جنات کے ذیحوں سے منع فرمایا ہے (یعنی گھر وغیرہ خریدنے پر وہاں جنات سے بچاؤ کے لیے پرندے ذبح کرنا)۔"<sup>(۵)</sup>

(۶) ﴿نَهَىٰ عَنْ نِكَاحِ الْجِنِّ﴾ "آپ ﷺ نے جن سے نکاح کرنے سے منع فرمایا ہے۔"<sup>(۶)</sup>

(۱) [موضوع : السلسلة الضعيفة (۱۶۹۵)]

(۲) [موضوع : السلسلة الضعيفة (۲۰۰۵)]

(۳) [لا اصل له : شیخ ابن باز فرماتے ہیں کہ یہ حدیث باطل اور بے اصل ہے اور نہ تو جادو سیکھنا جائز ہے اور نہ ہی اس پر عمل کرنا بلکہ یہ کفریہ کام اور سر امر گمراہی ہے۔ [مجموع فتاویٰ (۳۷۱۶) سعودی مستقل فتویٰ کمیٹی نے بھی اس خبر کو من گھڑت کہا ہے۔ [فتاویٰ اللجنۃ الدائمة (۵۵۱۱)] شیخ مشہور حسن آل سلمان فرماتے ہیں کہ یہ روایت بے اصل ہے کیونکہ اس کی کوئی سند ہی نہیں بلکہ یہ تو کسی شاعر کے شعر کا ایک مکڑا ہے اور وہ شعریوں ہے "العلم بالشیء خير من الجهل به و تعلموا السحر ولا تعملوها به"۔ [فتاویٰ الشیخ مشہور بن حسن آل سلمان (۶۱۱)]

(۴) [ضعیف : السلسلة الضعيفة (۱۸۰۹)]

(۵) [موضوع : السلسلة الضعيفة (۲۴۰) الموضوعات لابن الحوزی (۳۰۲۱)]

(۶) [منکر : السلسلة الضعيفة (۶۰۵۹)]

(7) ﴿شَيَاطِينُ الْأَنْسِ تَغْلِبُ شَيَاطِينَ الْجِنِ﴾ "انسانی شیاطین جناتی شیاطین پر غالب ہیں۔"<sup>(۱)</sup>

(8) ﴿الْعَيْنُ حَقٌّ وَ يَحْضُرُهَا الشَّيْطَانُ وَ حَسَدُ ابْنِ آدَمَ﴾ "نظر بد بر حق ہے اور اس میں شیطان اور ابن آدم کا حسد موجود ہوتا ہے۔"<sup>(۲)</sup>

(9) ﴿مَا أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَى عَبْدٍ نِعْمَةً مِنْ أَهْلٍ أَوْ مَالٍ أَوْ وَلَدٍ فَيَقُولُ "مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا  
بِاللَّهِ" فَيَرَى فِيهِ آفَةً دُوْنَ الْمَوْتِ﴾ "جس بندے پر اللہ اپنی کوئی نعمت انعام فرمائے اہل و عیال ہوں،  
دولتمندی ہو یا اولاد، پھر وہ یہ کلمہ کہے مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ تو اس میں کوئی آفت نہیں آئے گی سوائے  
موت کے۔"<sup>(۳)</sup>

(10) ﴿مَنْ رَأَى شَيْئًا يُعْجِبُهُ فَقَالَ : مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ لَمْ تَضُرُّهُ الْعَيْنُ﴾ "جو شخص کوئی چیز  
دیکھے اور وہ اسے اچھی لگے تو کہے "مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ" تو اسے نظر بد نقصان نہیں پہنچائے گی۔"<sup>(۴)</sup>

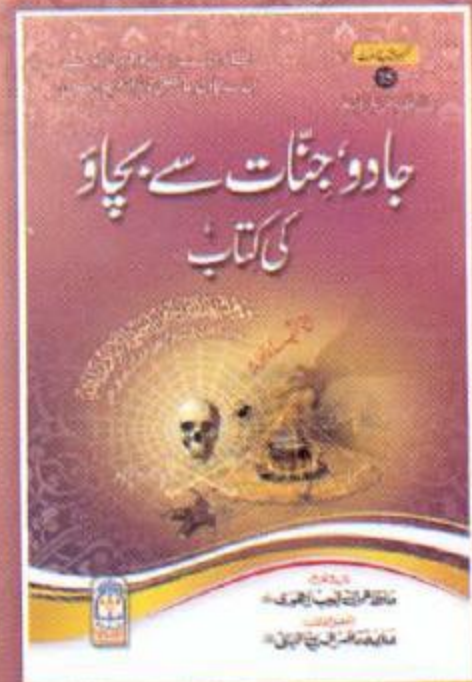
⇒ جنات و شیاطین سے متعلقہ مزید ضعیف روایات دیکھنے کے لیے ہماری احادیث ضعیفہ سیریز کی  
پانچویں کتاب "500 مشہور ضعیف احادیث" ملاحظہ فرمائیے، جس میں مختلف موضوعات پر مشتمل  
معاشرے میں مشہور 500 ضعیف روایات بمعہ تخریج و تحقیق جمع کی گئی ہیں۔

(۱) [موضوع: الاسرار المرفوعة (ص: ۲۲۸) المصنوع (ص: ۱۱۵) كشف الحفاء (۱۷۱۲)]

(۲) [ضعف: ضعیف الجامع الصغير (۳۹۰۲) السلسلة الضعيفة (۲۳۶۴)]

(۳) [ضعف: البداية والنهاية (۱۴۱۲) المطالب العالية (۳۵۰۱۳) امام بشیعی فرماتے ہیں کہ اس کی سند میں عبد  
الملک بن زرارہ راوی ضعیف ہے۔ [مجمع الزوائد (۱۷۱۵۱)] شیخ عبدالرزاق مہدی نے بھی اس روایت کو ضعیف کہا  
ہے۔ [تحقيق على تفسير ابن كثير]

(۴) [ضعف: ضعیف الجامع الصغير (۵۵۸۸) تذكرة الموضوعات (ص: ۲۰۷) ذخیرة الحفاظ (۵۳۰۵)]



- جادو کرنا اور کام کے ذریعے جنات کا تعاون حاصل کر کے لوگوں کو تکالیف پہنچانا شریعتِ اسلامیہ کی رو سے محض بکیرہ گناہ ہی نہیں بلکہ ایسا مذموم فعل ہے جو انسان کو دارہ اسلام سے ہی خارج کر دیتا ہے اور اسے واجب القتل بنا دیتا ہے۔
- جادو کی اس فتدرشدیدہ مذمت کے باوجود آج یہ عمل بالعموم عالم اسلام اور بالخصوص بر صغری پاک و ہند میں بڑی تیزی سے رواج پا رہا ہے۔ جگہ جگہ عاملوں، نجومیوں، کاہنوں اور جعلی پیروں کے اڈے بن چکے ہیں جو تھوڑے سے دنیوی لفظ کے لیے لوگوں کی زندگیاں بر باد کرنے سے دربغ نہیں کرتے۔ پھر جو لوگ جادو کا شکار ہوتے ہیں ان میں بھی اکثر دین سے غافل ہی ہوتے ہیں اسی لیے وہ بھی علاج کے لیے انہی لوگوں کی طرف رجوع کرتے ہیں جو خود بھی گمراہ ہیں اور سادہ لوح عوام کی گمراہی کا بھی سبب ہیں۔
- اس کتاب میں اسی اہم موضوع پر خامہ فرمائی کی گئی ہے اور کتاب و سنت کی روشنی میں جادو، جنات کی حقیقت کو ثابت کرنے کے ساتھ ساتھ **جادو، آسیب زدگی اور نظر بد** وغیرہ کا شرعی علاج بھی تجویز کیا گیا ہے۔ نیزان مصائب سے بچاؤ کی پیشگی حافظتی تدا بیر بھی ذکر کی گئی ہیں۔
- اس کتاب کی اہم خوبی یہ ہے کہ اس میں کتاب و سنت کی تعلیمات اور انہی سلف کے فہم سے کہیں بھی انحراف نہیں کیا گیا، بطور خاص امام ابن تیمیہ اور امام ابن قیم جوزیہ کے تجربات سے استفادہ کیا گیا ہے، تمام حوالہ جات کی تخریج و تحقیق کی گئی ہے اور عام فہم اسلوب اپنایا گیا ہے تاکہ عوام و خواص یکساں استفادہ کر سکیں۔
- ان خصوصیات کی بنا پر بلاشبہ یہ کتاب ہر فرد کی ضرورت ہے اور جادو، جنات اور نظر بد کے علاج اور ان سے بچاؤ کے لیے بہترین ہتھیار ہے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کتاب کو عامة الناس کے لیے نافع اور مصنف کے لیے باعث اجر بنائے۔ (آمین)

**ڈاکٹر حمزہ مردنی**

مدیر اسکولہ تعلیم جامعہ الہور الاسلامیہ (البیت الحنفی) الہور

J 19



4 650410 001157

تفہیم کتاب و سنت کا تحقیقی و طباعتی ادارہ راہوں - پاکستان  
0300-4206199

Website: fiqhulhadith.com, E-Mail: editor@fiqhulhadith.com